
Artículo  original

e140205Rev Yachay. 14(2); 2025

  ISSN: 2412-2963
e-ISSN: 2520-9051

YACHAY
REVISTA

OPEN ACCESS
Distribuido bajo:

Recibido: 27/09/2025 
Revisado: 16/11/2025
Aceptado: 27/11/2025
Publicado: 15/12/2025

Cómo citar: 

Cruz Salazar, M. y Ramirez Lugo, 
FR. (2025). Migración y educación 
intercultural identitarias. Caso de los 
estudiantes indígenas de la Universidad 
Autónoma Indígena de México. Yachay, 
14(2). e140205. DOI: 10.36881/yachay.
v14i2.1168

Fuente de financiamiento:
La presente investigación no recibió 
financiamiento externo.

Declaración de conflictos de 
interés: Los autores declaran no tener 
conflictos de intereses económicos, 
institucionales ni personal que puedan 
haber influido en los resultados o 
interpretación del presente artículo.

Migración y educación intercultural 
identitarias. Caso de los estudiantes indígenas 

de la Universidad Autónoma Indígena de 
México

Mario Cruz Salazar 
Maestria en Estudios Sociales, Universidad Autónoma Indígena de México, México. 
cruzsalazarmario357@gmail.com
Francisco Ricardo Ramírez Lugo 
Departamento de ciencias Sociales y Humanidades, Universidad Autónoma Indígena de México, México.
ricardoramirez@uaim.edu.mx

Resumen
	 El artículo es una reflexión acerca de las relaciones entre migración, 
identidad cultural y educación intercultural en el contexto de la educación superior 
de estudiantes indígenas migrantes en la Universidad Autónoma Indígena de México 
(UAIM) en Sinaloa. Como objetivo general, se propuso dilucidar la existencia de 
tensiones y resistencias identitarias ejercidas por los jóvenes indígenas al interior de la 
institución; esto desde una perspectiva educativa y jurídica a través de una metodología 
cualitativa de tipo documental. Los hallazgos evidencian tensiones estructurales entre 
el modelo institucional de interculturalidad y los estudiantes indígenas. Estas tensiones 
estructurales se expresan en formas de discriminación lingüística, exclusión simbólica 
y obstáculos normativos. Los estudiantes indígenas activan estrategias de resistencia 
cultural que permiten la reconfiguración de sus identidades. Se concluye que la UAIM 
representa un espacio estratégico para el desarrollo de una educación intercultural 
transformadora cuya consolidación requiere políticas institucionales coherentes con 
los marcos legales y con las realidades culturales de los pueblos originarios.
Palabras clave: Migración, educación intercultural, pueblos indígenas.

Migration and intercultural identity education: 
The case of  indigenous students at the 

Autonomous Indigenous University of  Mexico
Abstract
	 This article reflects on the relationships between migration, cultural identity, 
and intercultural education within the context of higher education for Indigenous 
migrant students at the Autonomous Indigenous University of Mexico (UAIM) 
in Sinaloa. The general objective was to elucidate the tensions and identity-related 
resistances experienced by Indigenous youth within the institution, from an educational 
and legal perspective, using a qualitative, documentary methodology. The findings 
reveal structural tensions between the institutional model of interculturality and 
Indigenous students. These structural tensions manifest as linguistic discrimination, 
symbolic exclusion, and normative obstacles. Indigenous students activate strategies of 
cultural resistance that allow for the reconfiguration of their identities. It is concluded 
that the UAIM represents a strategic space for the development of transformative 
intercultural education; its consolidation requires institutional policies consistent with 
legal frameworks and the cultural realities of Indigenous peoples.
Key words: Huehuetla. migration, intercultural education, indigenous peoples.

INTRODUCCIÓN
	 Durante las últimas décadas del siglo XX, los procesos migratorios en América 
Latina comenzaron a recibir mayor atención académica, aunque con escaso énfasis en 
sus dimensiones étnico-culturales. 

http://10.36881/yachay.v14i2.1168
http://10.36881/yachay.v14i2.1168
https://orcid.org/0009-0005-1092-8157
mailto:cruzsalazarmario357%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4542-060X
mailto:ricardoramirez%40uaim.edu.mx?subject=


Cruz Salazar, M. y Ramírez Lugo, FR. (2025) 
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

Migración y educación intercultural identitarias

e140205 Rev Yachay. 14(2); 2025

Como propone Bartolomé (2008), la narrativa nacionalista 
dominante tendió a invisibilizar la movilidad de los pueblos 
indígenas, tratándolos como sujetos pasivos dentro de las 
dinámicas migratorias generales. 
En este contexto, en el estado de Sinaloa, esta invisibilización 
contrasta con una realidad tangible: la participación de 
comunidades indígenas, tanto en el ámbito laboral como en el 
educativo, especialmente en instituciones como la Universidad 
Autónoma Indígena de México (UAIM) (Cárdenas, 2014).
La casa de estudios citada, al recibir a jóvenes provenientes 
de diversas comunidades indígenas del país, genera un 
espacio privilegiado para analizar las tensiones y resistencias 
identitarias, generadas en contextos de movilidad de los 
indígenas migrantes en Sinaloa.
Garza (2020) menciona que la universidad es un espacio 
idóneo para la formación profesional y la conservación de la 
identidad cultural, razón por la cual los estudiantes indígenas 
se esfuerzan por cumplir con las exigencias institucionales, 
sin perder la cultura, lengua y su identidad.
La identidad es un proceso reflexivo por medio del cual 
las personas reconocen su identidad cultural que los 
diferencian de otras culturas. El proceso de reconocimiento 
de identidad como lo menciona Giménez (2003), se puede 
observar consecuentemente en el proceso de migración y los 
entornos de educación, que constantemente viven a diario 
los estudiantes sin perder su sentimiento de identidad. Para 
muchos estudiantes el tránsito hacia la educación superior 
implica una serie de desafíos: discriminación, desarraigo, 
barreras lingüísticas, diferencias culturales, y una constante 
presión por asimilarse al entorno dominante (Castellanos y 
Marín, 2023).
Desde una perspectiva crítica, este artículo considera 
indispensable visibilizar las experiencias de los estudiantes 
indígenas migrantes como sujetos activos en constante 
resistencia, cuyos procesos de construcción identitaria no 
pueden entenderse sin considerar las estructuras de poder, 
exclusión y desigualdad que permean las instituciones 
educativas. Aunque las políticas públicas han avanzado 
en materia de reconocimiento de derechos indígenas, aún 
persisten vacíos que reproducen prácticas de exclusión, 
particularmente en la educación superior (Olivera y Dietz, 
2017).
En este sentido, la pertinencia del presente estudio radica 
en su capacidad de articular tres dimensiones clave: 
migración, identidad y educación intercultural. Se parte de 
una lectura crítica de la interculturalidad que va más allá 
de un enfoque funcional o folclorizante, y que plantea la 
necesidad de construir modelos educativos que reconozcan 
las epistemologías indígenas como fuentes legítimas de 
conocimiento (Suprema Corte de Justicia de la Nación, 2022). 
Así, el estudio se justifica por la necesidad urgente de 
comprender cómo los estudiantes indígenas migrantes viven 
la educación superior en clave intercultural, cuáles son los 
obstáculos que enfrentan y qué posibilidades existen para 
que instituciones como la UAIM fortalezcan su compromiso 

con una educación basada en la justicia social y la diversidad 
cultural. El enfoque cualitativo documental analiza los 
discursos, experiencias, y las políticas públicas en las que 
están inmersas los universitarios en el estado de Sinaloa.
La migración de indígenas, una línea muy delgada entre el 
desplazamiento y la resistencia social de identidad
En México, la migración de los indígenas no es exclusivo 
de factores económicos o demográficos, constantemente 
señaladas como las desigualdades históricas, por temas de 
despojos territoriales y procesos excluyentes de identidad.
Como advierten Olivera y Dietz (2017) las comunidades 
indígenas han sufrido migraciones forzadas generadas por 
la pobreza extrema, la discriminación y buscar mejores 
condiciones de vida para su familia.
La presencia en Sinaloa de jóvenes indígenas migrantes, 
generalmente en zonas agrícolas y urbanas, ha propiciado 
una adaptación de dinámicas sociales, que se resisten a 
las estructuras tradicionales entre el estado mexicano y la 
educación intercultural (Cárdenas, 2014).
La migración no provoca la pérdida o desaparición de 
las identidades culturales, por el contrario, favorece la 
resignificación de recuperar su cultura y la resistencia de las 
comunidades migrantes. Para Chávez (2010) los movimientos 
migratorios no siguen un sentido fácil de identificar, por el 
contrario, se producen en contextos complejos de identidad 
de forma colectiva, y esto se entiende como el proceso de 
desplazamiento territorial con énfasis de reconstrucción 
simbólica (p. 321).
Identidad cultural de indígenas en entornos sociales
La identidad cultural es un proceso flexible que se genera a partir 
de interactuar en entornos sociales, históricos y simbólicos. 
Para Giménez (2003), la identidad es las características a 
través de las cuales se distinguen los elementos culturales de 
relevancia social. Para la movilidad forzada, el proceso de 
identidad se vuelve muy marcado para los jóvenes indígenas, 
que constantemente enfrentan la resistencia de preservar sus 
tradiciones, prácticas culturales, en contraste a las normas y 
exigencias de la educación superior (p. 333). 
La identidad se genera en contextos de tensión, donde se 
confrontan la adaptación y la resistencia de pertenencia. 
Los estudiantes indígenas migrantes enfrentan obstáculos 
estructurales, violencia simbólica, lo que genera una 
invisibilidad de la etnia en constante resistencia, mediante 
el uso y la práctica de la lengua originaria, la realización de 
ceremonias que dignifican la cosmovisión de sus territorios y 
así logran fortalecer su identidad cultural (Arias et al., 2023).
Educación intercultural, entre el discurso institucional y 
la implementación práctica
La educación intercultural, entendida como un modelo que 
promueve el diálogo horizontal entre saberes diversos, y la 
realidad social, ha sido promovida en América Latina como 
una vía para democratizar el conocimiento y reconocer 
la pluralidad epistémica. No obstante, la implementación 
práctica de este enfoque ha sido desigual y, en muchos casos, 

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168


Rev Yachay; Vol 14, n ° 2, 2025, Perú
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

ISSN:  2412-2963; e-ISSN: 2520-9051

e140205                                                                                Rev Yachay. 14(2); 2025

reducida a una dimensión folclórica o superficial (Bartolomé, 
2008).
Desde una perspectiva crítica, es necesario trascender 
la visión funcional de la interculturalidad y adoptar un 
enfoque que cuestione las relaciones de poder dentro de las 
instituciones educativas. La Suprema Corte de Justicia de la 
Nación SCJN (2022) define la perspectiva intercultural como 
una herramienta metodológica orientada al análisis de las 
relaciones de poder entre personas de distintas culturas, con 
el fin de promover el diálogo, la equidad y el reconocimiento 
mutuo.
La Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM), se 
ve involucrada en un paradigma que conforma el proyecto 
de educación superior intercultural y la estructura de los 
marcos normativos institucionales, contra las vivencias y 
experiencias de los estudiantes indígenas, por lo cual es 
visible y evidenciable la necesidad de políticas universitarias 
que reconozcan la identidad indígena, a partir de sus 
cosmovisiones, epistemologías y las diversas formas de 
organización social (Sánchez, 2023).
Educación con pertinencia cultural
Recibir educación cultural es de los derechos colectivos 
reconocidos a los pueblos indígenas mexicanos, razón por 
la cual se debe asegurar la educación a estudiantes indígenas 
en espacios destinados para la formación educativa, a la 
vez que el contenido, métodos y objetivos didácticos sean 
concordantes con las realidades históricas, culturales y 
lingüísticas de las comunidades originarias. De acuerdo con 
Schmelkes (2013), la educación debe conformarse con las 
formas de vida y organización social de los pueblos indígenas, 
incorporando sus saberes, conocimientos, valores y visión de 
sus cosmovisiones.
El derecho a la educación es inalienable avalado por diversos 
marcos normativos, como lo es el Convenio 169 de la 
Organización Internacional del Trabajo (OIT, 1989), el cual 
señala en su artículo 27 que los modelos educativos deben 
diseñarse “con la participación y en consulta con los pueblos 
interesados, con el objeto de responder a sus necesidades 
y aspiraciones”, destacando la importancia de integrar las 
demandas de las comunidades indígenas en la construcción 
de sus propios procesos formativos.
Asimismo, la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas (2007) reconoce en su 
artículo 14 el derecho de los pueblos indígenas a establecer y 
controlar sus propios sistemas educativos, impartidos en sus 
lenguas y conforme a sus métodos culturales de enseñanza y 
aprendizaje.
En el ámbito nacional, la Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos (Congreso de la Unión, 2025) en su 
artículo 2°, establece el derecho de los pueblos indígenas a 
una educación bilingüe e intercultural en todos los niveles del 
sistema educativo. 
Esta disposición se complementa con la Ley General 
de Educación (2025), que en su artículo 56 señala que 
la educación debe “reconocer, respetar y promover los 

derechos, culturas, lenguas, conocimientos y formas de vida 
de los pueblos indígenas, afromexicanos y comunidades 
equiparables”. 
Igualmente, el Programa Nacional de Educación 2020-2024 
incluye como uno de sus ejes la atención a la diversidad 
sociocultural y la eliminación de barreras estructurales que 
afectan a estudiantes indígenas.
Sin embargo, en la práctica se observan que en las mayorías 
de instituciones de educación superior en México sigue un 
marco formativo estandarizado y con sustento con líneas 
occidentales, omitiendo integrar los conocimientos de los 
saberes de los pueblos indígenas. De acuerdo a Dietz y 
Mateos (2011), la tensión que genera la normativa educativa 
con la realidad institucional afecta la trayectoria académica 
de los estudiantes indígenas invisibilizados culturalmente, 
discriminando sus lenguas y saberes.
El derecho a la educación con pertinencia cultural debe 
analizarse mediante un enfoque crítico como un deber y 
responsabilidad jurídica y ética del Estado mexicano, el 
cual debe asegurar el ejercicio de los derechos culturales, 
educativos y lingüísticos de los pueblos indígenas, tal y 
como lo plantea Bengoa (2007), la pertinencia cultural va 
más allá de traducir contenidos didácticos o impartir clases 
en lenguas indígenas, es más vital e importante replantear los 
planes de estudio, las practicas pedagógicas y los sistemas de  
evaluación  intercultural según advierte Walsh (2009).
Las universidades como la UAIM representan espacios 
importantes para analizar las resistencias, así como las 
oportunidades de una educación con pertinencia intercultural; 
que si bien es cierto como proyecto institucional sustentan sus 
principios interculturales, fortalece su normativa pedagógica, 
razón por la cual se debe superar los obstáculos que presentan 
las políticas educativas desde una perspectiva de derechos 
de las comunidades indígenas con los modelos educativos 
interculturales.
MATERIALES Y METODOS
La metodología y el objeto de estudio de la investigación que 
generó este informe se desarrolló bajo un enfoque cualitativo 
con alcance documental, descriptivo y exploratorio con 
perspectiva interdisciplinaria. Se utilizaron los métodos 
histórico, comparativo, jurídico, reflexivo e institucionales 
con el fin de analizar a la Universidad Autónoma Indígena 
de México (UAIM) y su proceso de vinculación cultural y 
educación intercultural. El enfoque cualitativo permitió 
explorar en profundidad fenómenos complejos vinculados 
a lo simbólico, lo subjetivo y lo relacional, mientras que el 
carácter documental facilitó el análisis crítico de fuentes 
secundarias relevantes para el estudio (Bonilla y Rodríguez, 
2005).

Diseño metodológico

La investigación mencionada se realizó en tres etapas:

1. Revisión documental: se realizó una revisión detallada 
y sistemática de la literatura especializada, reportes 

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168


Cruz Salazar, M. y Ramírez Lugo, FR. (2025) 
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

Migración y educación intercultural identitarias

e140205 Rev Yachay. 14(2); 2025

institucionales, normativas educativas y documentación 
legislativa, con referencia con la migración indígena, la 
identidad cultural y los enfoques de educación intercultural 
de las comunidades indígenas. Las fuentes de investigación 
se obtuvieron a través de bases de datos académicas como 
Google Scholar, Redalyc, Scielo y repositorios institucionales. 

2. Análisis de contenido: a partir de los textos seleccionados, 
se identificaron las categorías clave vinculadas a los objetivos 
del estudio: migración, identidad indígena y educación 
intercultural identitarias indígenas. El análisis se enfocó 
en detectar patrones temáticos, convergencias teóricas y 
tensiones discursivas entre el enfoque institucional y las 
experiencias de los estudiantes indígenas. 

3. Sistematización interpretativa: se organizó la información 
en matrices temáticas que permitieron enunciar los hallazgos 
con los marcos teóricos revisados. Esta fase incluyó una 
triangulación entre fuentes académicas, institucionales y 
jurídicas, lo que permitió fortalecer la validez del análisis 
interpretativo.

Técnicas utilizadas

Revisión documental crítica: incluyó artículos científicos, 
libros, leyes nacionales e internacionales ─como el Convenio 
169 de la OIT─, informes de organismos como la Comisión 
Nacional de los Derechos Humanos CNDH (2020) y el 
Tercer Informe de Actividades 2023-2024 de la Universidad 
Autónoma Indígena de México (UAIM). Esta revisión 
permitió identificar los marcos normativos y discursivos que 
orientan la educación intercultural en contextos indígenas. 

Análisis temático: se empleó para codificar y clasificar la 
información en categorías analíticas. Esta técnica facilitó la 
identificación de los principales efectos de la migración sobre 
la identidad y la experiencia educativa de los estudiantes 
indígenas. 

Triangulación teórica: se contrastaron diversas perspectivas 
académicas sobre identidad, migración y educación 
intercultural, lo cual permitió enriquecer el análisis y dar 
cuenta de la complejidad del fenómeno.

Delimitación y alcance

La investigación se enfocó en estudiantes indígenas migrantes, 
que realizan sus estudios de nivel superior en la Universidad 
Autónoma Indígena de México (UAIM), del estado de 
Sinaloa, tomando como referencia su identidad étnica, sus 
experiencias en movilidad y su formación universitaria. 
Aunque el estudio no incluyó trabajo de campo, el análisis 
documental realizado proporciona elementos pertinentes 
y necesarios para el desarrollo de futuras investigaciones 
empíricas que profundicen en las experiencias estudiantiles 
desde una perspectiva participativa.

ANÁLISIS Y DISCUSIÓN
Efectos de la migración en la identidad cultural de los 
estudiantes indígenas

El efecto de movilidad de jóvenes indígenas hacia instituciones 
de educación superior, como la Universidad Autónoma 
Indígena de México (UAIM) se visualiza en un proceso 
más profundo que la simpleza del cambio de territorio. 
Este desplazamiento implica una evolución identitaria 
que se desarrolla en un medio de estructuras universitarias 
hegemónicas, contrastantes con las realidades culturales 
y comunitarias. Como lo señala Garza (2020), la llamada 
transición involucra adaptación y resistencia identitaria de 
origen.

La revisión documental mostró los impactos significativos 
de este proceso, el cual es la reconfiguración de la identidad, 
entendida como una reconstrucción activa frente a contextos 
complejos. De acuerdo con Giménez (2023), la identidad 
se percibe como un proceso de redignificación a partir de 
dinámicas interseccionales con su entorno. Para los estudiantes 
indígenas migrantes esta transformación se genera en medio 
de tensiones estructurales como el racismo institucional, 
discriminación, la presión por prácticas homogeneizadas y la 
nula o limitada valoración de sus lenguas y conocimientos 
tradicionales (Arias et al., 2023).

Ajeno a la idea de una integración estructural, los 
desplazamientos en estudiantes indígenas generan mecanismos 
de resistencias, con la finalidad de apegarse a su cultura. En su 
mayoría estas resistencias fortalecen su identidad a través del 
uso de su lengua originaria, la reproducción de ceremonias 
comunitarias y las diversas redes de apoyo entre compañeros 
de etnias similares. Según Chávez (2010), a pesar de que estos 
choques culturales están llenos de tensión, también crean 
maneras de resistencia que logra la conservación de un lazo 
simbólico con sus comunidades de origen.

Estas interacciones y resistencias son evidentes en la 
Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM). No 
obstante que la universidad se define como intercultural, en 
la práctica se observa la diferenciación entre los principios 
institucionales y las experiencias reales de los estudiantes. 
Cierto número de estudiantes manifiestan su necesidad de 
adaptarse a prácticas culturales diferentes, cambiar su forma 
de hablar, de expresarse e incluso evitar vestir de su etnia, 
con la finalidad de adaptarse al contexto social académico 
(Castellanos y Marín, 2023). Este fenómeno visibiliza que 
los marcos normativos y legales resultan insuficientes para 
asegurar un habiente idóneo para los estudiantes indígenas en 
su vida académica y cultural (Carbonell, 2004).

La discriminación se vuelve un problema recurrente en el 
ámbito lingüístico y simbólico. A pesar de que la UAIM 
afirma su reconocimiento de la pluralidad cultural, los 
estudiantes indígenas sufren acciones que demeritan sus 
conocimientos ancestrales, cosmovisiones y el modo de vida. 
Estas peculiaridades de exclusión pueden generar afectaciones 
emocionales y psicológicas, incluyendo la inseguridad, el 
silenciamiento y la pérdida de identidad (Olivera y Dietz 
2017). Sin embargo, la mayoría de los estudiantes buscan 
preservar sus raíces, fortaleciendo su identidad a través de una 

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168


Rev Yachay; Vol 14, n ° 2, 2025, Perú
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

ISSN:  2412-2963; e-ISSN: 2520-9051

e140205                                                                                Rev Yachay. 14(2); 2025

resistencia activa simbólica.

La reactivación cultural de la identidad

Este análisis demuestra que, en lugar de provocar la 
desaparición de la identidad en estudiantes, la migración 
revitaliza las expresiones de identidad, los estudiantes 
indígenas que migran preservan sus costumbres y redefinen 
sus acciones de acuerdo al entorno de vivencia educativa y 
no se vuelven sujetos pasivos. Como lo afirma Bartolomé 
(2008), estos individuos se vuelven actores sociales que 
tienen la capacidad de modificar su entorno gracias a su 
agencia cultural y su involucramiento sociocrítico.

La educación intercultural indígena en la UAIM

La Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM) fue 
diseñada como una alternativa educativa, con el fin de atender 
las necesidades de los pueblos originarios, relacionados a la 
educación superior, la equidad y la valoración de su cultura. 
Sin embargo, desde la perspectiva de los estudiantes indígenas 
migrantes, la educación intercultural que allí se promueve aún 
presenta importantes tensiones entre el discurso institucional 
y la vivencia cotidiana (Garza, 2020).

Desde su fundación, la UAIM ha adoptado formalmente el 
enfoque intercultural como principio rector de su modelo 
educativo. Este enfoque, según lo define la Suprema Corte de 
Justicia de la Nación SCJN (2022) busca no solo reconocer 
la coexistencia de culturas diversas, sino fomentar el diálogo 
horizontal entre ellas. En la práctica, sin embargo, este 
diálogo se encuentra mediado por estructuras académicas 
que en muchos casos continúan reproduciendo jerarquías 
epistémicas que desvalorizan los saberes indígenas y colocan 
el conocimiento occidental como centro del currículo.

Los estudiantes indígenas migrantes perciben que la 
interculturalidad institucionalizada corre el riesgo de volverse 
funcional o folclorizante, es decir, limitada a lo simbólico 
o superficial, sin transformar las relaciones de poder dentro 
del aula ni los contenidos que se imparten. Esta crítica ha 
sido ampliamente documentada en estudios sobre educación 
superior intercultural en América Latina (Bengoa, 2007), 
donde se señala que muchas universidades interculturales 
reproducen modelos eurocéntricos de enseñanza, mientras 
marginan los sistemas propios de conocimiento.

Desde la perspectiva estudiantil, una educación 
verdaderamente intercultural debe ir más allá del 
reconocimiento discursivo de la diversidad. Implica, por 
ejemplo, incorporar de forma efectiva las lenguas indígenas 
como medio de instrucción, respetar las cosmovisiones 
originarias como base epistemológica válida y fomentar 
metodologías pedagógicas que se alineen con los modos 
tradicionales de aprendizaje comunitario (Giménez, 2003).

Otro aspecto fundamental es el acompañamiento 
psicoemocional y social. Los estudiantes indígenas que 
migran a la UAIM enfrentan múltiples desafíos: alejamiento 
familiar, barreras lingüísticas, racismo, inseguridad y pobreza. 

En este sentido, los programas institucionales deben ir más 
allá de la oferta académica e incluir políticas de bienestar 
integral, atención interculturalizada, tutorías contextualizadas 
y participación del estudiantado en el diseño curricular.

Según el Tercer Informe de Actividades de la UAIM (Flores, 
2024), la institución reconoce como uno de sus ejes centrales 
la educación intercultural de excelencia, basada en el entorno 
y la cultura de origen de los estudiantes. No obstante, la 
distancia entre ese objetivo y su implementación práctica 
se refleja en las experiencias de quienes, día a día, deben 
negociar su presencia dentro de un sistema que aún no ha 
sido plenamente transformado para incluirlos de manera 
equitativa.

La Tabla 1 sistematiza los principales efectos identificados 
en el análisis documental de la migración cultural en 
indígenas migrantes que acceden a la educación superior en 
la Universidad Autónoma Indígena de México (UAIM). 

Tabla 1. 

Efectos de la migración en estudiantes indígenas en la 
Universidad Autónoma Indígena de México

Categoría Descripción
Implicaciones 

para la educación 
intercultural

Reconfiguración 
identitaria

Negociación 
constante entre 
identidad cultural 
de origen y normas 
del entorno 
universitario.

Necesidad de 
fortalecer el 
reconocimiento 
de las culturas 
originarias.

Discriminación 
cultural y lingüística

Desvalorización 
de prácticas 
indígenas, lengua 
materna y saberes 
comunitarios.

Requiere políticas 
de inclusión y 
formación docente 
en diversidad.

Estrategias de 
resistencia

Uso de lengua 
materna, creación 
de redes de apoyo, 
prácticas culturales 
dentro del campus.

Oportunidad para 
promover el diálogo 
de saberes.

Tensión discurso 
institucional-
vivencia

Brecha entre el 
modelo intercultural 
declarado y su 
aplicación efectiva.

Urge pasar del 
discurso a la acción 
transformadora.

Vulnerabilidad 
estructural

Factores de 
desigualdad 
socioeconómica, 
racismo, lejanía 
familiar.

Necesidad de 
medidas integrales 
de apoyo psicosocial 
y académico.

Fuente: elaboración propia con base en Bartolomé (2008), 
Giménez (2003), (Arias et al., 2023), (Olivera y Dietz, 2017), 
Garza (2020) y (Castellanos y Marín, 2023).

La primera categoría, la reconfiguración identitaria, destaca 
la forma en que la migración no elimina la identidad 
cultural, sino que la resignifica en nuevos contextos. Esta 
negociación simbólica exige un entorno educativo que valide 
y promueva las múltiples formas de ser indígena en lugar de 

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168


Cruz Salazar, M. y Ramírez Lugo, FR. (2025) 
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

Migración y educación intercultural identitarias

e140205 Rev Yachay. 14(2); 2025

homogeneizarlas.

En segundo lugar, la discriminación cultural y lingüística 
aparece como un obstáculo persistente que limita la expresión 
plena de la identidad indígena. La falta de reconocimiento 
institucional a las lenguas originarias y prácticas culturales 
refuerza dinámicas de exclusión que contradicen el discurso 
intercultural.

La tercera categoría denominada estrategias de resistencia, 
enfatiza la función activa de los estudiantes indígenas que 
buscan reproducir sus usos y costumbres, así como mantener 
sus lazos comunitarios en el entorno educativo superior. 
Estas acciones no deben verse como métodos de adaptación, 
por el contrario, como expresiones de agencia y una fuerte 
reafirmación de su identidad cultural.

La discrepancia entre el discurso institucional y la vivencia 
estudiantil, pone de manifiesto una brecha crítica en la 
implementación de educación intercultural. A pesar de 
que la UAIM se define como una universidad con enfoque 
intercultural, es frecuente que los mecanismos educativos 
continúen replicando modelos tradicionales, sin conseguir 
una transformación efectiva de las estructuras educativas y la 
reproducción de conocimiento.

En conclusión, la vulnerabilidad estructural afecta a 
estudiantes indígenas migrantes en el estado de Sinaloa, por 
las precarias condiciones socioeconómicas, la discriminación 
y desarraigo. Dicha circunstancia se debe a políticas públicas 
educativas, que solo abarcan lo académico, pero no en lo 
económico y lo psicoemocional para ser efectiva a la realidad 
del estado.

El análisis del contenido documental llevado a cabo por 
Castellanos y Marín (2023) reveló que las instituciones que 
fomentan la interculturalidad no son suficientes esfuerzos 
para eliminar los obstáculos estructurales, que impiden una 
inclusión social de los estudiantes. Este hallazgo refuerza 
la urgencia de migrar hacia una interculturalidad crítica, 
y fortalecer la identidad indígena, revitalizar sus prácticas 
y modificar las estructuras sociales de las instituciones 
educativas (Bartolomé, 2005).

Los resultados de la investigación revelan que el 
desplazamiento de jóvenes indígenas migrantes hacia 
instituciones de educación superior, como la Universidad 
Autónoma Indígena de México (UAIM), representa un 
proceso transformador en términos identitarios y pedagógicos. 
Lejos de implicar una pérdida cultural, la migración activa 
formas de resistencia y resignificación que refuerzan la 
identidad étnica de los estudiantes indígenas. Estos procesos 
identitarios no son lineales, sino que se configuran mediante 
la constante negociación entre los valores culturales de origen 
y las exigencias del entorno académico.

En este sentido, la UAIM se posiciona como un espacio 
estratégico, aunque también tensionado para el ejercicio 
de la interculturalidad en la educación superior. Si bien 

la universidad ha institucionalizado un modelo educativo 
intercultural que promueve la inclusión de estudiantes 
indígenas, las deficiencias estructurales obstaculizan la 
implementación plena de una pedagogía dialógica, horizontal 
y crítica. El análisis documental y crítico confirman que 
aún enfrentan prácticas de exclusión simbólica, lingüística 
y epistémica, a pesar de los discursos institucionales que 
proclaman lo contrario.

Desde un enfoque metodológico, la triangulación de fuentes 
documentales académicas, legislativas e institucionales 
permitió identificar una convergencia teórica clara entre 
migración, identidad e interculturalidad. No obstante, también 
se hizo evidente la tensión entre los marcos normativos 
y realidades del estudiantado indígena migrante. Esta 
contradicción refuerza la necesidad de replantear las políticas 
públicas de educación superior con una perspectiva que 
articule el reconocimiento efectivo de la diversidad cultural y 
el derecho a una educación transformadora y pertinente.

Los procesos de identidad de los estudiantes indígenas 
deben ser entendidas como un proceso dinámico y no como 
algo estático, que constantemente se está transformando 
en relación al desplazamiento, el racismo estructural y la 
exclusión histórica. La Universidad Autónoma Indígena 
de México (UAIM), en su figura como intercultural ofrece 
oportunidades excepcionales para resignificar las relaciones 
entre el conocimiento, la cultura y las estructuras de poder. 
Sin embargo, para lograrlo la universidad intercultural debe 
fortalecer sus políticas educativas institucionales basándose 
en la perspectiva de interculturalidad critica, integrando a 
los estudiantes como actores epistémicos esenciales en la 
construcción del conocimiento del modelo educativo.

Conclusiones 
La migración de estudiantes indígenas a instituciones de 
educación superior, como la Universidad Autónoma Indígena 
de México (UAIM), representa un suceso de gran importancia 
en la cuestión educativa, legal y cultural. Estas circunstancias 
generan diversos desafíos para lograr enseñanzas pertinentes 
a la realidad estudiantil. Específicamente este estudio 
documental logró identificar tensiones estructurales entre los 
principios establecidos en el marco normativo intercultural y 
la implementación de las normas educativas experimentada 
por los estudiantes universitarios en su vida educacional.
Los hallazgos de la investigación realizada sugieren que 
se debe fortalecer la identidad cultural de los estudiantes 
indígenas, el proceso migratorio desencadena diversos 
factores como la resignificación, la resistencia y el 
fortalecimiento de los lazos comunitarios. sin embargo, estos 
procesos se manifiestan dentro de un entorno institucional 
en donde aún persisten jerarquías epistémicas, las prácticas 
discriminatorias y las deficiencias en la aplicación efectiva 
del enfoque intercultural.
A pesar de que la UAIM se encuentra establecida en un marco 
legal y normativo como una opción educativa alternativa 
para los pueblos indígenas, en la realidad se mantienen 

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168


Rev Yachay; Vol 14, n ° 2, 2025, Perú
DOI: 10.36881/yachay.v14i2.1168

ISSN:  2412-2963; e-ISSN: 2520-9051

e140205                                                                                Rev Yachay. 14(2); 2025

disparidades significativas entre la normatividad oficiales 
institucionales y las experiencias diarias del alumnado.
Desde la perspectiva jurídica, el reconocimiento de los 
derechos educativos y culturales de los pueblos indígenas 
está avalado por instrumentos legales nacionales e 
internacionales como la Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos, el Convenio 169 de la Organización 
Internacional del Trabajo OIT y otros convenios firmados 
por el Estado mexicano. Sin embargo, la efectividad de estas 
normas está condicionada a su aplicación y puesta en práctica 
en las instituciones educativas. Aunado a esto se requiere la 
disposición de la voluntad política, para realizar una profunda 
transformación pedagógica y la participación de los propios 
estudiantes.
En el plano educativo, es imperativo fortalecer los programas 
de capacitación docente en materias de interculturalidad. 
Además, se requiere incorporar materias sobre lenguas 
originarias como modelos de enseñanza y establecer modelos 
pedagógicos que validen las cosmovisiones indígenas de 
los estudiantes. Así mismo, es esencial se diseñen políticas 

institucionales capaces de integrar el acompañamiento 
académico, además de apoyo psicoemocional, económico y 
cultural.
Este estudio evidencia que la UAIM representa una 
oportunidad estratégica para resignificar las relaciones entre 
conocimiento, identidad y educación. Sin embargo, para que 
su modelo intercultural se consolide es indispensable transitar 
de una interculturalidad declarativa a una interculturalidad 
crítica, transformadora y estructuralmente vinculante. Este 
tránsito solo será posible si se reconocen y valoran las 
voces del estudiantado indígena como actores epistémicos 
y jurídicos activos, capaces de incidir en la construcción 
colectiva de una universidad verdaderamente incluyente.

Contribuciones de autores
Mario Cruz Salazar: Conceptualización, Investigación, 
Metodología, Análisis, Escritura - Borrador Original.

Francisco Ricardo Ramírez Lugo: Validación, Metodología, 
Análisis, Escritura - Revisión y Edición.

REFERENCIAS

Arias, K. Samacá, J. y Riquelme, L (2023). Educación Superior: desafíos de 
la docencia en contextos indígenas e interculturales. Fundación Cesgrao. 
https://doi.org/10.1590/S0104-40362025003304423

Bartolomé, M. A. (2008) Procesos interculturales. Antropología política 
del pluralismo cultural en América Latina. Siglo XXI Editores. https://
es.scribd.com/document/379446912/Procesos-Interculturales

Bengoa, J. (2007). Los pueblos indígenas: El camino de la interculturalidad. 
Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL). https://
igualdad.cepal.org/sites/default/files/2022-02/8.%20CC_Pueblos%20
ind%C3%ADgenas_es_0.pdf

Bonilla, E., & Rodríguez, P. (2005). Más allá del dilema de los métodos. 
Editorial Norma. https://laboratoriociudadut.wordpress.com/wp-content/
uploads/2018/05/mas-alla-del-dilema-de-los-metodos.pdf

Carbonell, M. (2004). Constitución y pluralismo jurídico. Universidad Nacional 
Autónoma de México. https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/
libros/13/6079/23.pdf

Cárdenas, E. P. (2014). Migración interna e indígena en México: enfoques y 
perspectivas. Intersticios Sociales, (7), 1-28. https://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=421739500003

Castellanos, C., & Marín, J. (2023). Identidad y migración en jóvenes indígenas 
universitarios. Revista Interculturalidad, 10(2), 121-139. http://bdjc.iia.
unam.mx/items/show/539#lg=1&slide=0

Chávez, D. (2010). Migración e identidad cultural. Trabajo Social UNAM, (19). 
https://www.revistas.unam.mx/index.php/ents/article/view/20184

Comisión Nacional de los Derechos Humanos. (2020). Informe especial sobre 
el derecho a la educación de los pueblos indígenas en México. https://
www.cndh.org.mx/derechos-humanos/derechos-de-los-pueblos-y-
comunidades-indigenas

Congreso de la Unión. (2025) Constitución Política de los Estados Unidos 
Mexicanos. https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/CPEUM.pdf 

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación intercultural 
en México: Perspectivas críticas. Universidad de Guadalajara / 
CIESAS. https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161004101819/
Interculturalidad_y_educacion.pdf

Flores, I. (2024). Tercer Informe de Actividades 2023-2024. Universidad 
Autónoma Indígena de México (UAIM). 

Garza, I. (2020). La articulación de las identidades plurales y el problema de la 
interculturalidad Universitaria: caso UAIM.

Giménez, G. (2003). La construcción de la identidad social. Convergencia, 
10(33), 9-30. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1405-14352010000200010#:~:text=Gilberto%20
Gim%C3%A9nez%20define%20a%20la,determinada%2C%20todo%20
ello%20dentro%20de

      https://www.comie.org.mx/congreso/memoriaelectronica/v17/doc/1775.pdf
Olivera, I. y Dietz, G. (2017). Educación superior y pueblos indígenas: marcos 

nacionales para contextualizar. Anthropologica, 35(39), 5, 23. https://doi.
org/10.18800/anthropologica.201702.001

Organización Internacional del Trabajo. (1989). Convenio 169 sobre 
pueblos indígenas y tribales en países independientes. https://www.
ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_
INSTRUMENT_ID:312314

Schmelkes, S. (2013). Educación para un México intercultural. Revista 
Iberoamericana de Educación, 49(3), 1-12.  http://www.scielo.org.mx/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-109X2013000100002&lng=es
&tlng=es

Secretaría de Educación Pública. (2024). Programa Nacional de Educación 
2020–2024. https://www.gob.mx/sep/documentos/programa-sectorial-de-
educacion-2020-2024

Suprema Corte de Justicia de la Nación. (2022). Perspectiva intercultural 
en el sistema jurídico mexicano. Suprema Corte de Justicia de la 
Nación. https://www.scjn.gob.mx/derechos-humanos/sites/default/files/
protocolos/archivos/2022-11/Protocolo%20para%20Juzgar%20con%20
Perspectiva%20Intercultural_Ind%C3%ADgenas_Digital_6a%20
entrega%20final.pdf

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, Estado, sociedad: Luchas (de)coloniales 
de nuestra época. Revista Andina de Educación, 16(2), 49-62. https://
reflexionesdecoloniales.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/08/
catherine-walsh_interculturalidad-estado-sociedad-luchas-de-coloniales-
de-nuestra-c3a9poca.pdf

https://doi.org/10.36881/yachay.v14i2.1168
https://doi.org/10.1590/S0104-40362025003304423
https://es.scribd.com/document/379446912/Procesos-Interculturales
https://es.scribd.com/document/379446912/Procesos-Interculturales
https://igualdad.cepal.org/sites/default/files/2022-02/8.%20CC_Pueblos%20ind%C3%ADgenas_es_0.pdf
https://igualdad.cepal.org/sites/default/files/2022-02/8.%20CC_Pueblos%20ind%C3%ADgenas_es_0.pdf
https://igualdad.cepal.org/sites/default/files/2022-02/8.%20CC_Pueblos%20ind%C3%ADgenas_es_0.pdf
https://laboratoriociudadut.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/05/mas-alla-del-dilema-de-los-meto
https://laboratoriociudadut.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/05/mas-alla-del-dilema-de-los-meto
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/13/6079/23.pdf
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/13/6079/23.pdf
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=421739500003
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=421739500003
http://bdjc.iia.unam.mx/items/show/539#lg=1&slide=0
http://bdjc.iia.unam.mx/items/show/539#lg=1&slide=0
https://www.revistas.unam.mx/index.php/ents/article/view/20184 
https://www.cndh.org.mx/derechos-humanos/derechos-de-los-pueblos-y-comunidades-indigenas 
https://www.cndh.org.mx/derechos-humanos/derechos-de-los-pueblos-y-comunidades-indigenas 
https://www.cndh.org.mx/derechos-humanos/derechos-de-los-pueblos-y-comunidades-indigenas 
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/CPEUM.pdf 
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161004101819/Interculturalidad_y_educacion.pdf 
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20161004101819/Interculturalidad_y_educacion.pdf 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352010000200010#:~:text=Gilberto
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352010000200010#:~:text=Gilberto
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352010000200010#:~:text=Gilberto
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352010000200010#:~:text=Gilberto
https://www.comie.org.mx/congreso/memoriaelectronica/v17/doc/1775.pdf 
https://doi.org/10.18800/anthropologica.201702.001
https://doi.org/10.18800/anthropologica.201702.001
https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_INSTRUMENT_ID:312314
https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_INSTRUMENT_ID:312314
https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_INSTRUMENT_ID:312314
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-109X2013000100002&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-109X2013000100002&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-109X2013000100002&lng=es&tlng=es
https://www.gob.mx/sep/documentos/programa-sectorial-de-educacion-2020-2024
https://www.gob.mx/sep/documentos/programa-sectorial-de-educacion-2020-2024
https://www.scjn.gob.mx/derechos-humanos/sites/default/files/protocolos/archivos/2022-11/Protocolo%2
https://www.scjn.gob.mx/derechos-humanos/sites/default/files/protocolos/archivos/2022-11/Protocolo%2
https://www.scjn.gob.mx/derechos-humanos/sites/default/files/protocolos/archivos/2022-11/Protocolo%2
https://www.scjn.gob.mx/derechos-humanos/sites/default/files/protocolos/archivos/2022-11/Protocolo%2
https://reflexionesdecoloniales.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/08/catherine-walsh_intercultur
https://reflexionesdecoloniales.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/08/catherine-walsh_intercultur
https://reflexionesdecoloniales.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/08/catherine-walsh_intercultur
https://reflexionesdecoloniales.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/08/catherine-walsh_intercultur

