Liderazgo Femenino como Praxis
de Resistencia y Transformacion
Social: una Mirada Feminista,
Interseccional y Decolonial

Maria Guadalupe Flores Arteaga
Maestria en Estudios Sociales, adscrita a la
Universidad Auténoma Indigena de México, México
clmlarteaga@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-4143-871X

https://doi.org/10.36881/ma.v4i2.1274

Mujer Andina, Enero - Junio 2026, Vol. 4(2)

Autor de correspondencia
Maria G. Flores Arteaga
clmlarteaga@gmail.com

Sin conflicto de interés

Recibido: 15/10/2025
Revisado: 29/11/2025
Aceptado: 11/12/2025
Publicado: 20/01/2026

Resumen

El presente articulo analiza el liderazgo femenino desde perspectivas femi-
nistas, interseccionales, comunitarias y decoloniales, poniendo énfasis en
los debates tedricos actuales en América Latina. Mediante una revision criti-
ca de la literaturg, se analizan las contribuciones de distintas autoras clave
que permiten reconfigurar el concepto de liderazgo mds alld de los moldes
patriarcales tradicionales. En primer lugar, se exploran enfoques de género
que evidencian como las estructuras organizacionales y las identidades son
construidas y generizadas, tomando como referencia a Joan Acker y Judith
Butler. En segundo lugar, se aborda la perspectiva interseccional y situada a
través de las aportaciones de feministas de color como bell hooks y Patricia
Hill Collins, quienes subrayan la importancia de las experiencias desde los
mdrgenes en la transformacion del poder. En tercer lugar, se discuten los
liderazgos comunitarios y territoriales con base en el feminismo comunitario
de autoras indigenas como Lorena Cabnal y las reflexiones de Ochy Curiel,
quienes vinculan la emancipacion de las mujeres con la defensa de la tierra
y la comunidad. Finalmente, se profundiza en un enfoque decolonial del lide-

e040201


mailto:clmlarteaga@gmail.com
https://doi.org/10.36881/ma.v4i2.1274

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

razgo femenino a través de las teorias de Maria Lugones, Silvia Rivera Cusicanqui y Gloria Anzaldda,
que plantean la necesidad de desmontar la colonialidad del poder y abrazar identidades hibridas
en la préctica de liderar. El articulo concluye destacando que estos marcos tedricos ofrecen una
vision del liderazgo femenino como herramienta de cambio social desde la periferia, desafiando
las jerarquias de género, raza y colonialismo, al proponer modelos horizontales, colectivos y eman-
cipadores.

Palabras clave: liderazgo femenino, feminismo interseccional, liderazgo comunitario, feminismo
decolonial, América Latina

Abstract

This article analyzes female leadership from feminist, intersectional, community-based, and de-
colonial perspectives, emphasizing current theoretical debates in Latin America. Through a critical
literature review, it examines the contributions of key authors who enable a reconfiguration of the
concept of leadership beyond traditional patriarchal frameworks. First, it explores gender approa-
ches—drawing on Joan Acker and Judith Butler—to demonstrate how organizational structures and
identities are constructed and gendered. Second, it addresses intersectional and situated perspec-
tives through the contributions of feminists of color such as bell hooks and Patricia Hill Collins, who
underscore the importance of experiences from the margins in the transformation of power. Third,
it discusses community and territorial leadership based on the communal feminism of Indigenous
authors like Lorena Cabnal and the reflections of Ochy Curiel, who link women’s emancipation to
the defense of land and community. Finally, the article delves into a decolonial approach to female
leadership through the theories of Maria Lugones, Silvia Rivera Cusicanqui, and Gloria Anzaldda, who
propose the necessity of dismantling the coloniality of power and embracing hybrid identities in
leadership practices. The article concludes by highlighting that these theoretical frameworks offer
a vision of female leadership as a tool for social change from the periphery, challenging hierarchies
of gender, race, and colonialism while proposing horizontal, collective, and emancipatory models.

Keywords: female leadership, intersectional feminism, community leadership, decolonial feminism,
Latin America.

Introduccion

Las desigualdades estructurales de género han
excluido histéricamente a las mujeres de los es-
pacios de poder y decision. Por siglos, la nocion
convencional de liderazgo ha estado asociada
a atributos “masculinos”, tales como: autoridad
vertical, competitividad y racionalidad desape-
gada, en consecuencia, se dejo a las mujeres en
un rol subordinado dentro del imaginario social.
Como sefiala la antropdloga mexicana Marcela
Lagarde (2023a) “las mujeres han sido educadas

para la subordinacion y no para el poder”, lo cual
ha limitado su acceso y reconocimiento como
lideresas en diversas esferas. Sin embargo, esta
construccion patriarcal del liderazgo no es neu-
tra ya que responde a un sistema de género que
valora lo masculino como norma universal y des-
legitima las formas femeninas de ejercer la in-
fluencia. En consecuencia, quienes desafian este
orden, mujeres liderando movimientos sociales,
comunidades rurales o colectivos indigenas, han



tenido que confrontar no solo la brecha de gé-
nero, sino también otras jerarquias entrelazadas
como la clase, la etnia y la colonialidad del poder.

En las Ultimas décadas, el estudio del liderazgo
femenino ha sido profundamente renovado por
diversas corrientes del pensamiento feministg,
interseccional, comunitario y decolonial, las cua-
les han cuestionado los modelos tradicionales
de poder y autoridad. Estos enfoques han con-
tribuido a desmontar la supuesta neutralidad del
liderazgo, mostrando que se encuentra atravesa-
do por relaciones de género, asi como por des-
igualdades de clase, raza/etnia, sexualidad y por
las huellas histéricas de la colonialidad. Desde
esta perspectivag, el liderazgo deja de entender-
se como una capacidad individual abstracta y
se reconoce como una prdctica situada, insepa-
rable de las condiciones materiales, simbdlicas,
culturales y politicas en las que se ejerce.

El propodsito de este articulo es desarrollar un
marco tedrico comprehensivo sobre el liderazgo
femenino desde aproximaciones feministas con-
tempordneas, mediante una metodologia cuali-
tativa de revision critica y analitica de literatura
académica especializada, centrada en autoras
clave por su impacto tedrico y politico en los es-
tudios de género, liderazgo, interseccionalidad y
pensamiento decolonial en América Latina vy el
Sur Global.

En la primera seccidn se explora la perspectiva
de género en el liderazgo, a partir de los aportes
de Joan Acker (1992) y Judith Butler (1990), quie-
nes permiten comprender cOmo las organiza-
ciones y los discursos han sido histéricamente
construidos bajo regimenes de desigualdad que
relegan a las mujeres al dmbito de lo privado. En
la segunda seccidon se aborda el liderazgo desde
la interseccionalidad, retomando las reflexiones
de bell hooks (1984) y Patricia Hill Collins (2002)
sobre las mujeres que lideran desde los mdarge-
nes multiples de la sociedad.

La tercera seccidn se enfoca en el liderazgo co-
munitario y territorial, sustentado en el feminismo
comunitario latinoamericano de Lorena Cabnal

(2010) y Julieta Paredes (2010), asi como en la
idea de que el cuerpo y el territorio constituyen
ejes centrales de la agencia femenina colectiva.
La cuarta seccion analiza el liderazgo en clave
decolonial, a partir del concepto de colonialidad
de género de Maria Lugones (2011) y la metafora
de la frontera de Gloria Anzaldta (1987), sin dejar
de lado las contribuciones de Silvia Rivera Cusi-
canqui (2015, 2018) sobre las practicas de resis-
tencia indigena.

Finalmente, en las conclusiones se reflexiona de
forma integradora como estas perspectivas re-
definen el liderazgo femenino como una praxis
historica, politica y situada de resistencia y trans-
formacioén social, particularmente relevante para
América Latina y otros contextos donde las muje-
res enfrentan opresiones interconectadas.

Liderazgo, género y poder: aportes de
Joan Acker y Judith Butler

Los enfoques socioldgicos feministas han demos-
trado que el liderazgo no ocurre en el vacio, sino
dentro de estructuras sociales generizadas que
favorecen sistemdticamente a los hombres. La so-
cidloga Joan Acker argumenta que las organiza-
ciones modernas no son entornos neutralmente
meritocrdticos, sino que incorporan en su disefo
valores y supuestos masculinos que reproducen
jerarquias de género. En su teoria de las organiza-
ciones generizadas, Acker (1992) senala que rasgos
tradicionalmente asociados al liderazgo —autori-
dad, racionalidad, autonomia— se codifican como
masculinos, mientras que las contribuciones feme-
ninas tienden a invisibilizarse o devaluarse. Asi, los
espacios de poder suelen exigir a las mujeres que
adopten estilos “masculinos” para ser considera-
das lideresas legitimas, reforzando la idea de que
el liderazgo auténtico es patrimonio masculino. Ac-
ker también introduce el concepto de “regimenes
de desigualdad”, que describe la interseccion del
género con la clase, la raza/etnia y otras formas de
dominacion dentro de las instituciones.

Por ejemplo, en una empresa u organizacion, las
mujeres —y especialmente las mujeres racializa-
das o de clases populares— pueden enfrentar ba-

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

rreras dobles: no solo se espera que se adecUen
a un modelo de lider vardn, sino que ademdas li-
dian con prejuicios raciales y elitistas que limitan
aun mds su ascenso. De esta manerag, el andlisis
de Acker evidencia que la distribucion del poder
en las estructuras formales estd atravesada por
una trama compleja de desigualdades que sitla
al liderazgo femenino en desventaja estructural
desde el inicio.

Estas dindmicas organizacionales pueden com-
prenderse también a la luz de la nocion de orden
de género propuesta por Connell (2005), quien
senala que las formas hegemoénicas de mascu-
linidad estructuran las relaciones de poder tanto
en el dmbito pUblico como privado, reforzando la
subordinacion simbélica y material de las muje-
res en los espacios de liderazgo.

En paralelo a esta mirada institucional, la teoria
feminista postestructuralista aporta una com-
prension discursiva y performativa del liderazgo.
La filésofa Judith Butler (1990) revoluciond los es-
tudios de género al proponer que la identidad de
género no es un hecho esencial, sino performati-
vidad: un acto repetido de acuerdo con normas
sociales. Aplicado al liderazgo, esto implica que
lo que entendemos por “una lideresa” o “un lider”
es en gran medida el resultado de discursos y
expectativas culturales. Histéricamente, las cua-
lidades de mando vy liderazgo fueron vinculadas
al sujeto “hombre”, mientras que a las mujeres se
les negd esa autoridad simbolica.

Sin embargo, Butler (1990) sugiere que al ser el gé-
nero una actuacion reiterada, es posible subvertir
esas normas mediante actuaciones alternativas.
Una mujer que ejerce liderazgo desafia la nocion
hegemonica de que mando y feminidad son in-
compatibles, resignificando en la prdctica qué
significa liderar siendo mujer. Ademdas, —siguiendo
a Foucault— subraya que el poder no solo restrin-
ge, sino que también produce sujetos: es decir, las
mujeres lideresas emergen dentro de un campo
de poder que las constituye con ciertos mdrgenes
de accidn y a la vez ellas pueden empujar esos
margenes. En este sentido, toda lideresa navega
en una tension constante entre sujecion y agencia.

Por un lado, debe operar en instituciones defini-
das por reglas patriarcales (lo que la puede llevar
a “actuar” de manera esperada para ser escu-
chada). Pero, por otro lado, su mera presencia y
su estilo propio pueden desafiar las normas es-
tablecidas de quién puede liderar y como. Butler
(1990) sugiere que en esos intersticios es donde
se gesta el cambio: al repetir la norma de lideraz-
go de forma no idéntica —es decir, al incorporar
perspectivas de cuidado, colaboracion o vulne-
rabilidad tradicionalmente feminizadas— la mujer
lideresa estd parodiando y alterando la norma,
abriendo camino a otras detrds de ella.

Tanto la perspectiva estructural de Acker como la
mirada performativa de Butler coinciden en que
el género atraviesa profundamente el fenébmeno
del liderazgo. A nivel macro, las estructuras or-
ganizacionales y culturales levantan obstdculos
materiales para las mujeres (techo de cristal, se-
gregacion horizontal, prejuicios implicitos). A nivel
micro, las expectativas de género influyen en la
subjetividad de las lideresas y en la percepcion
que los demds tienen de ellas. Reconocer esto
permite desnaturalizar la idea de que el liderazgo
es neutro o meramente individual. Por el contrario,
queda en evidencia que es socialmente construi-
do: se apoya en simbolos, hdbitos e instituciones
generizadas. Al mismo tiempo, esta comprension
abre la puerta a la transformacion: si lo “masculi-
no” ha sido criterio de liderazgo por construccion
social, entonces es posible reconstruir las image-
nes y prdcticas de liderazgo incorporando valo-
res feministas.

De la misma manera, Lagarde (2023b) aboga por
que las mujeres en posiciones de poder no imi-
ten los modelos autoritarios aprendidos, sino que
ejerzan un liderazgo diferente, “cimentado en la
afirmacién de la vida, la colectividad y la defensa
de los derechos humanos”. En sus Claves feminis-
tas para liderazgos entranables, Lagarde plantea
la necesidad de un poder que no sea poder sobre
otras personas, sino poder para impulsar cam-
bios colectivos desde la ética del cuidado y la so-
roridad. Esta propuesta resuena tanto con Acker
—al imaginar organizaciones mas igualitarias—
como con Butler —al redefinir las performances



de liderazgo—, sefalando un horizonte en el que
el liderazgo femenino se ejerza en sus propios
términos y contribuya a desmontar las relaciones
desiguales de poder.

Liderazgos interseccionales y situados:
voces desde los mdargenes

Ninguna mujer vive el género de manera aislada;
ya gque siempre estd imbricado con otras dimen-
siones de su identidad y contexto. Por ello, las ted-
ricas feministas interseccionales han criticado las
visiones homogéneas de “la mujer” y han resalta-
do laimportancia de las experiencias situadas de
las muijeres racializadas, pobres, rurales u otras
identidades marginadas. La intelectual afroame-
ricana bell hooks (1984) advirti6 tempranamente
que el feminismo hegemonico de clase media
blanca ignoraba las realidades de las mujeres
negras, obreras y del tercer mundo. En Feminist
Theory. From Margin to Center (1984) hooks afir-
ma que el verdadero conocimiento transforma-
dor proviene de esos mdrgenes de la sociedad
que el poder central tiende a descuidar.

De esta maneraq, las mujeres situadas en posicio-
nes subalternas desarrollan una vision bifida o de
“doble mirada”: entienden las reglas del sistema
dominante (porque sufren sus consecuencias)
pero también mantienen perspectivas y sabe-
res propios de sus comunidades oprimidas. Esta
conciencia dual es un recurso politico invaluable,
pues permite a las mujeres marginadas identifi-
car con claridad las injusticias normalizadas des-
de el centro y a la vez imaginar alternativas des-
de el borde. Hooks (1984) describe esta posicion
de estar “dentro y fuera” a la vez como una fuente
de liderazgo transformador, ya que quien ha ex-
perimentado la opresion mdltiple puede articular
luchas inclusivas que cuestionen las estructuras
establecidas en todos sus frentes (sexismo, racis-
mo, clasismo).

Un aporte crucial de hooks al debate sobre lide-
razgo es su distincion entre distintos conceptos
de poder. Ella critica que dentro incluso del mo-
vimiento de mujeres, a veces se haya confundido
el liderazgo con una mera inversion de papeles

donde las mujeres pasan a “tener poder sobre
otros” de manera jerdrquica. Hooks propone en
cambio concebir el poder como energia colec-
tiva y eficacia conjunta, es decir, un poder para
hacer cosas, no un poder para dominar personas.
En palabras de hooks “las cualidades de lideraz-
go no deberian confundirse con el deseo de ser
lider" (hooks, 1984, p.157) Es decir, liderar no se tra-
ta de ambicién personal o ansias de control, sino
de la capacidad de movilizar a otros hacia obje-
tivos comunes de liberacion.

Esta vision fundamenta un modelo de liderazgo
horizontal y democratico, donde la lideresa no es
un “mesias” carismdtico separado de su base,
sino parte de una comunidad en lucha que em-
podera a sus integrantes. Para lograr esto, hooks
enfatiza la necesidad de una sororidad cons-
ciente de las diferencias: una hermandad politi-
ca entre mujeres de diversos trasfondos que no
borre sus especificidades, sino que las integre en
un proyecto comun de justicia social. Un liderazgo
feminista interseccional, por tanto, requiere hu-
mildad y escucha activag, reconociendo que nin-
guna lideresa lo sabe todo y que la sabiduria co-
lectiva —incluida la de las mdas oprimidas— debe
guiar la toma de decisiones.

Por otro lado, la socidloga Patricia Hill Collins
(2002) desarroll6 el concepto de pensamiento
feminista negro y la idea de la matriz de domina-
cién para explicar cobmo operan simulténeamen-
te las opresiones. Sostiene que las mujeres afro-
descendientes en Estados Unidos se empoderan
a través de la autodefinicion y la creacion de un
conocimiento propio que desafie los estereotipos
que la sociedad impone sobre ellas. Traducido all
terreno del liderazgo, esto implica que las muje-
res negras lideresas suelen apoyarse en espacios
de resistencia comunitaria —como redes de mu-
jeres, circulos académicos afrocentrados o igle-
sias progresistas— donde pueden articular una
voz colectiva autdbnoma.

Collins subraya que la toma de conciencia critica
es una fuente primaria de poder para los grupos
marginados. En otras palabras, antes de poder
transformar las estructuras externas, las mujeres

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

necesitan comprender y nombrar las dindmi-
cas de poder que las atraviesan. Ella describe la
conciencia como “una esfera de libertad” incluso
dentro de contextos opresivos. Una mujer que re-
conoce las raices tanto racistas como sexistas de
Su opresidon estd en mejor posicidon para liderar
movimientos que ataquen ambas cosas a la vez.
Ademads, enfatiza el elemento colectivo y trans-
nacional del empoderamiento: “el pleno empo-
deramiento de las mujeres afroestadounidenses
solo puede ocurrir dentro de un contexto trans-
nacional de justicia social’ (Hill, 2002, p.19).

Esta afirmacion recalca que el liderazgo de mu-
jeres negras no busca simplemente la promocion
individual, sino la liberacién de su comunidad en-
tera, en solidaridad con otros pueblos oprimidos
a nivel global. De este modo, Hill Collins (2002)
amplia la nocidn de liderazgo mas alla de lo local:
la lideresa interseccional comprende que su cau-
sa (por ejemplo, contra la violencia policial racis-
ta en su ciudad) esté conectada con luchas mds
amplias (como el movimiento de derechos civiles,
el feminismo negro internacional, las reivindica-
ciones indigenas, etc.). La matriz de dominacion
que ella describe —un entramado de opresiones
de género, razaq, clase, nacidn— exige respuestas
igualmente interconectadas. Una lideresa inter-
seccional eficaz teje alianzas y ve las conexiones
entre distintas injusticias, evitando la miopia de
luchar solo por “una causa” a costa de otras.

Las perspectivas de hooks y Hill Collins ponen de
manifiesto que el liderazgo femenino situado en
los mdrgenes tiene un potencial profundamen-
te transformador. Lejos de ser una desventajg,
la marginalidad provee una sensibilidad politica
dnica: las mujeres que la experimentan pueden
liderar con empatia hacia mdltiples formas de
opresion, articulando un discurso integrador. Es-
tas lideresas desafian la imagen tradicional del
lider Unico y omnipotente, reemplazdndola por la
de un liderazgo colectivo donde muchas mujeres
aportan desde sus respectivas orillas.

Ahora bien, desde una perspectiva materialista,
Federici (2018) advierte que las desigualdades de
género se sostienen también en la explotacion

histérica del trabajo reproductivo y comunitario
de las mujeres, elemento central para compren-
der por qué muchos liderazgos femeninos emer-
gen justamente en los espacios de cuidado vy
sostenimiento de la vida.

En contextos latinoamericanos, este enfoque es
especialmente relevante dado que muchas mu-
jeres lideresas son indigenas, afrodescendientes
0 campesinas que enfrentan a la vez el sexismo,
el racismo y la pobreza. Su liderazgo interseccio-
nal se manifiesta en movimientos donde la lucha
de género se entrelaza con la lucha antirracista
y anticapitalista. Estas experiencias confirman la
idea de que los mdargenes pueden convertirse en
el centro de una nueva vision de poder, una que
rompa las jerarquias y promueva la liberacion
colectiva.

Liderazgos comunitarios y territoriales:
cuerpo, pueblo y tierra

En los contextos rurales e indigenas de Ameérica
Latina han emergido formas de liderazgo feme-
nino profundamente ligadas a la comunidad y
al territorio. A diferencia del modelo individualista
occidental, el cual estd centrado en el logro per-
sonal y la competencia, el liderazgo comunitario
pone el acento en la colectividad, la reciproci-
dad vy el arraigo en la tierra. Sin embargo, las li-
deresas comunitarias no siempre ostentan titu-
los formales; a menudo son reconocidas por su
papel como organizadoras locales, guardianas
de saberes tradicionales o defensoras del bien-
estar comuan de su pueblo. Estas lideresas surgen
en respuesta tanto a las dindmicas patriarcales
dentro de sus comunidades como a las amena-
zas externas de un sistema colonial y neoliberal
que busca explotar sus recursos y quebrar sus
lazos sociales. En este sentido, su liderazgo es do-
blemente resistente ya que desafia el machismo
interno y a la vez enfrenta las injusticias impues-
tas desde fuera.

El feminismo comunitario, corriente nacida des-
de los movimientos de mujeres indigenas de Bo-
livia y Guatemala, proporciona un marco tedrico
para entender este fendmeno. Activistas como



Julieta Paredes (2010) y Lorena Cabnal (2010)
han sostenido que la liberacidon de las mujeres
indigenas va unida a la liberacion de sus pue-
blos. Cabnal acund la consigna “nuestro cuerpo
es nuestro primer territorio”, enfatizando que el
cuerpo de las mujeres es la primera tierra co-
lonizada por el patriarcado y que recuperarlo —
es decir, tener autonomia sobre la propia vida y
cuerpo— es el primer paso para recuperar tam-
bién la tierra colectiva. Desde esta perspecti-
va, el liderazgo femenino no puede entenderse
escindido del territorio geogrdafico y cultural. Un
ejemplo concreto es el de las mujeres mayas
en Guatemala que encabezan la defensa de
sus rios y bosques frente a empresas mineras:
su liderazgo territorial implica articular a la co-
munidad en torno a la proteccidon del ambiente,
mientras revalorizan su identidad como mujeres
indigenas y desafian tanto al poder corporativo
como al patriarcado comunitario.

Estas lideresas territoriales actGan como puentes
entre la lucha de género y la lucha por la autono-
mia de sus pueblos. Como ha observado la chi-
cana Gloria Anzaldta (1987) en contextos colonia-
les la identidad femenina y la identidad cultural
van entrelazadas, no se puede separar su lucha
como mujeres de la lucha de su pueblo por el te-
rritorio. En la prdctica, esto se traduce en que las
mMujeres asumen la conduccidn de procesos co-
lectivos —protestas, asambleas comunales, pro-
yectos productivos locales— con una conciencia
clara de que al empoderar alas mujeres también
estan fortaleciendo la capacidad de resistencia
de toda la comunidad.

La socidloga aymara Silvia Rivera Cusicanqui
(2015) aporta herramientas conceptuales valio-
sas para profundizar en este tipo de liderazgo.
Rivera Cusicanqui ha estudiado las insurgencias
indigenas en los Andes y destaca el papel cen-
tral, aunque a menudo invisibilizado, de las mu-
jeres en la cohesidon comunitaria y las rebeliones
anticoloniales. Su concepto de lo ch’ixi -tomado
de una palabra aymara que describe la coexis-
tencia yuxtapuesta de elementos opuestos sin
que se fundan en uno solo— ofrece una metdafora
poderosa.

Un mundo ch’ixi es aquel donde conviven dife-
rencias irreductibles (por ejemplo, indigena/oc-
cidental, femenino/masculino, humano/natura-
leza) sin que una hegemonice a la otra. Aplicado
al liderazgo, esta idea sugiere que las mujeres
indigenas lideresas encarnan a la vez lo propio y
lo ajeno: integran cualidades consideradas “fe-
meninas” (Cooperdcién, cuidado) con cualidades
consideradas “masculinas” (firmeza, decision) sin
jerarquizarlas. En otras palabras, rompen con la
dicotomia colonial que oponia un ideal femeni-
No sumiso a un ideal masculino dominador. Ri-
vera Cusicanqui (2018) argumenta que durante
la colonizacion se menosprecid y desestructurd
las formas de autoridad tradicional en las que
las mujeres tenian un rol activo. Por eso, la recu-
peracion de prdcticas comunitarias ancestrales
—como los ayllus andinos o los cabildos indige-
nas— conlleva también un resurgimiento del lide-
razgo femenino en esas estructuras donde histo-
ricamente las mujeres habian sido importantes
antes de la colonia.

Este liderazgo renovado, sin embargo, no es una
simple vuelta al pasado, sino una creacion hibri-
da:las mujeres tejen elementos de la modernidad
(discursos de derechos humanos, herramientas
legales, redes transnacionales) con sus cosmovi-
siones originarias (relacion espiritual con la tierra,
principio de complementariedad de géneros). Ri-
vera Cusicanqui usa la imagen de la “mujer teje-
dora” para describir a estas lideresas, porque van
hilando conexiones entre distintos dmbitos —lo lo-
cal y lo global, lo tradicional y lo moderno— para
articular una resistencia colectiva eficaz.

Un principio fundamental en el liderazgo comu-
nitario de las mujeres indigenas es la nocidn de
autonomia y autodefinicion. Al igual que en el te-
rreno personal una mujer debe narrar su propia
identidad —"autonombrarse’- frente a la mirada
patriarcal, de manera andloga, las comunidades
lideradas por mujeres buscan narrar su propia
historia y futuro frente al Estado y el mercado.

La pensadora afrodominicana Ochy Curiel (2009)
plantea que la meta del feminismo decolonial la-
tinoamericano no consiste en limitarse a que al-

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

gunas mujeres accedan a posiciones de poder
sin modificar las estructuras existentes, sino en
impulsar transformaciones profundas orientadas
al bienestar colectivo, que incluya a hombres,
mujeres y la naturaleza, desde una perspectiva
no occidental del bien coman.

Curiel (2013) amplia este andlisis al mostrar cémo
la nacion moderna se construye desde la hete-
rosexualidad obligatoria y el orden patriarcal, lo
que refuerza la necesidad de pensar los lideraz-
gos femeninos decoloniales como prdcticas que
disputan simulténeamente el poder politico, se-
xual y epistémico.

Esta perspectiva entrelaza la liberacion de géne-
ro con la liberacion social mas amplia. En la préc-
tica, se traduce en liderazgos donde las mujeres
impulsan, por ejemplo, proyectos de soberania
alimentaria, de educacioén intercultural o de re-
cuperaciéon de tierras comunales, entendiendo
que esas son luchas feministas también porque
mejoran la vida de las mujeres y desafian estruc-
turas opresivas.

Ahora bien, el liderazgo comunitario femenino
tiene caracteristicas particulares que lo distin-
guen de otros modelos: es horizontal, rotativo
y relacional. Horizontal porque evita las con-
centraciones personalistas de poder; muchas
comunidades indigenas practican la toma de
decisiones en colectivo (por consenso en asam-
bleas) y asignan a sus representantes el papel
de portavoces mds que de jefes. Rotativo por-
que el liderazgo no busca perpetuarse: suele
haber rotacion de cargos para que varias per-
sonas (incluidas mujeres) ganen experiencia y
para prevenir caudillismos. Relacional porque la
autoridad se entiende como servicio: la buena
lideresa es aquella que sabe escuchar a su co-
munidad, cuidar de ella y mantener la armonia,
mds que imponer su voluntad.

Esto Ultimo entronca con la ética del cuidado que
el feminismo ha reivindicado; liderar, para mu-
chas muijeres rurales, incluye tareas tradicional-
mente feminizadas como mediar en conflictos
vecinales, apoyar emocionalmente a miembros

vulnerables de la comunidad, o velar por el en-
torno natural como parte de la “casa comdn”.
Dichas tareas, invisibles en los modelos de lide-
razgo convencionales, son fundamentales para
la sostenibilidad de la vida comunitaria. Por ello,
cada vez mas teorias del liderazgo, incluso en la
academia occidental, hablan de incorporar una
perspectiva de cuidado y aprenden de estas
practicas femeninas comunitarias (Tronto, 1993).

Esta dimension relacional del liderazgo femenino
dialoga con los planteamientos de Gilligan (1982),
quien propone a dicha ética del cuidado como
una forma alternativa de razonamiento moral,
centrada en la responsabilidad hacia los otros,
la empatia y la interdependencia, principios que
atraviesan profundamente los liderazgos femeni-
nos comunitarios.

Ahora bien, desde una actualizacion de esta pers-
pectiva, Tronto (2013) sostiene que el cuidado no
es solo una prdctica ética individual, sino una ca-
tegoria politica fundamental para la democracia,
lo que permite comprender el liderazgo femeni-
no como una forma de reorganizacion del poder
desde la sostenibilidad de la vida.

En definitiva, los liderazgos comunitarios y terri-
toriales encabezados por mujeres en Ameérica
Latina constituyen una alternativa decolonial al
paradigma dominante: reconfiguran qué es el
poder, para qué sirve y a quién debe beneficiar,
anclandolo en la tierra y en la red colectiva antes
que en la cima de una pirdmide.

Liderazgo femenino, decolonial y
fronterizo

Los aportes de la perspectiva decolonial profun-
dizan la comprension del liderazgo femenino en
contextos marcados por la historia colonial y sus
continuidades. La filésofa argentina Maria Lugo-
nes (2011) introduce el concepto de sistema mo-
derno/colonial de género para explicar como la
colonizacion impuso una visidn patriarcal y bi-
naria del género en las sociedades subyugadas,
destruyendo muchas formas preexistentes de
autoridad femenina. Lugones, demuestra que la



colonialidad del poder operd no solo a través del
racismoy la explotaciéon econdmica, sino también
mediante la instauracion violenta de la dicotomia
"hombre proveedor |/ mujer dependiente” propia
de Europa, anulando los roles complementarios
que en varios pueblos originarios tenian las mu-
jeres. En palabras de la autora, “el género es una
imposicion colonial”.

Esto significa que entender el liderazgo femeni-
no en América Latina requiere atender a la vez all
género y a la raza/etnio, pues ambas jerarquias
nacieron entrelazadas en el proceso colonial. Las
mujeres indigenas y afrodescendientes fueron si-
tuadas en la base de la pirdmide social colonial, y
su exclusion de los espacios de poder fue un pilar
para mantener el dominio imperial.

Frente a esta herencia, Lugones (2011) explora
como las mujeres de grupos oprimidos desarro-
llan estrategias de resistencia multiple. Ella pro-
pone la nocion de los “yoes diversificados” y la
préctica del world-traveling (viajar entre mun-
dos) para describir la capacidad de moverse en-
tre distintos codigos culturales y desempenfar di-
ferentes roles segln el contexto. Por ejemplo, una
misma mujer puede ser lideresa comunitaria en
su pueblo (hablando su lengua materna y ape-
lando a valores tradicionales) y a la vez activista
en espacios urbanos o internacionales (hablan-
do espanol o inglés y usando el discurso de dere-
chos humanos).

Lejos de verlo como doble vida, Lugones (2011)
interpreta esto como una forma de resistencia
creativa: al navegar entre mundos, las mujeres
hibridas rompen las expectativas unidimensio-
nales que el sistema impone. Actos como alter-
nar lenguas, transgredir roles de género (tomar
decisiones politicas siendo mujer, o usar la ironia
y la estética para burlar estereotipos) son ejem-
plos de lo que Lugones llama “cuajar” identidades
alternativas. Esta flexibilidad identitaria permite
construir coaliciones insospechadas: por ejemplo,
mujeres indigenas uniendo fuerzas con mujeres
afrodescendientes y campesinas, descubriendo
afinidades en sus luchas pese a sus diferencias
culturales.

En el liderazgo, ello se traduce en que una lide-
resa decolonial suele tener una conciencia agu-
da de estar “entre mundos”. Reconoce la logica
del opresor (porque ha tenido que aprenderla
para sobrevivir) pero no se rinde a ella; en cam-
bio, mantiene vivo el saber subalterno de su co-
munidad y busca formas de integrar ambos co-
nocimientos para subvertir el orden vigente. Su
liderazgo es situado en el sentido que entiende
perfectamente el contexto colonial/patriarcal en
que actlag, pero también es visionario, en tanto
articula horizontes anticoloniales y antipatriarca-
les desde esa posicion fronteriza.

La escritora chicana Gloria Anzaldta (1987) ofrece
otra lente poderosa para imaginar el liderazgo fe-
menino decolonial, a través de su concepto de la
frontera y la conciencia mestiza. En Borderlands/
La Frontera, AnzaldUa describe la experiencia de
vivir en los margenes fronterizos —en su caso, la
frontera entre México y EE.UU, pero extensible a
cualquier situacion de identidades mdltiples—
como una fuente de sufrimiento pero también de
creatividad y poder espiritual.

La conciencia mestiza es aquella que puede to-
lerar las contradicciones y trascender las divi-
siones binarias. La mujer mestiza (sea chicana,
sea una indigena urbana o una afrodescendien-
te intercultural) aprende a integrar en si misma
mundos distintos sin sacrificar ninguno: habla dos
idiomas, habita dos tradiciones, obedece y reba-
sa a la vez normas culturales opuestas. Anzaldla
(1987) plantea que esta posicion, lejos de ser una
debilidad, brinda a las mujeres una capacidad
visionaria para imaginar “nuevos mundos”. Al re-
chazar la rigidez de las categorias —sea hombre/
muijer, blanco/negro, nativo/extranjero— se abre
la puerta a identidades relacionales y solidarias.

Ella apostaba por liderazgos que construyeran
puentes y derribaran fronteras, llamando a usar
la empatia y el conocimiento intercultural para
conectar comunidades separadas. En este sen-
tido, el liderazgo femenino fronterizo es aquel que
actla como puente: la lideresa mestiza o de do-
ble conciencia puede mediar entre grupos que
normalmente no dialogarian, traducir demandas

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

entre espacios diferentes (por ejemplo, entre una
asamblea comunitaria y una conferencia inter-
nacional), y generar entendimientos comunes.

En el contexto latinoamericano, esto se puede
observar en mujeres migrantes que organizan
tanto a sus paisanas locales como a aliados ex-
ternos para defender derechos, o0 en mujeres de
pueblos originarios que integran la cosmovision
ancestral con lenguajes politicos modernos para
ganar apoyo amplio hacia sus causas. La lideresa
fronteriza se siente comoda en la pluralidad: pue-
de convocar en la misma lucha a feministas ur-
banas, lideresas indigenas tradicionales, jovenes
estudiantes y ancianas, encontrando un lenguaje
inclusivo que resuene con todas. Esta habilidad
deriva de su identidad mdltiple, que le otorga una
sensibilidad transversal para comprender distin-
tas opresiones y suefos.

En suma, el enfoque decolonial y fronteri-
zo muestra un liderazgo femenino que desafia
las definiciones convencionales de autoridad y
éxito. No busca encajar en el sistema, sino re-
hacer el sistema. Estas lideresas actdan con la
memoria histérica de la colonizacién presente,
lo que les da una comprension de largo plazo
de las luchas de su gente. A la vez, operan con
una ética distinta: donde el colonialismo impuso
jerarquia, ellas proponen horizontalidad; donde
impuso homogeneidad cultural, ellas celebran
la diversidad hibrida; donde impuso dominacion,
ellas enfatizan la complementariedad y la justi-
cia mutual. Son mujeres que muchas veces no
se autodenominan ‘“lideresas”, pues el término
puede sonarles elitista; prefieren considerarse
“coordinadoras, voceras o facilitadoras” de pro-
cesos colectivos.

Su liderazgo es reconocido no por mandatos for-
males, sino por la influencia moral y la fuerza de
convocatoria que poseen al ser fieles a su comu-
nidad y su identidad. En palabras de Anzaldla
(1987) liderar desde la frontera es un proceso de
sanar divisiones: las lideresas decoloniales ayu-
dan a sanar la fractura entre humanos y naturo-
leza (defendiendo la Pacha Mama), entre géne-
ros (propiciando la colaboracién entre hombres

y mujeres en la lucha), entre culturas (habitando
el Nepantla, el espacio entre medio, y mostrando
que es fértil).

Es un liderazgo profundamente espiritual en el
sentido de crear un sentimiento de unidad en la
diversidad, un “nosotros” amplio contra las opre-
siones compartidas. Este espiritu se vio, por ejem-
plo, en el movimiento de las Madres de Plaza de
Mayo en Argentina: aunque surgid frente a una
dictadura (tema politico) y eran en su mayoria
mujeres de edad lograron convocar la solidaridad
internacional y persistir décadas, transformando
su dolor en una fuerza colectiva de cambio, sin
aspirar al poder estatal sino al poder moral.

Se puede concebir entonces al liderazgo femeni-
no decolonial como aquella prdctica en que las
mujeres, situadas en la interseccion de multiples
fronteras identitarias, desmontan las l6gicas co-
loniales de dominacion mediante formas nuevas
de relacionamiento. Es un liderazgo que nace en
la periferia del sistema pero que imagina futuros
para todos, no solo para las mujeres. En ese so-
nar y hacer, las mujeres lideresas decoloniales
devuelven la esperanza de un cambio civilizatorio
donde la equidad, la comunidad y el respeto por
la diversidad prevalezcan.

Conclusion

A la luz de las perspectivas aqui discutidas, el li-
derazgo femenino se revela no como una mera
variante de un liderazgo universal, sino como una
categoria profundamente politica y situada. Las
teorias feministas contempordneas —desde la
sociologia de género hasta el feminismo decolo-
nial- coinciden en que cuando una Mmujer toma
las riendas de un colectivo, ese acto trasciende
lo individual: cuestiona estructuras, renueva dis-
cursos y dbre posibilidades inéditas de transfor-
macion social. En sociedades marcadas por la
desigualdad, las mujeres lideresas encarnan con
frecuencia una praxis de resistencia. Ya sea en la
empresa, en la academia, en la aldea rural o en
el movimiento social, desafian con su presencia y
sus métodos las normas patriarcales y coloniales
que dictan quién puede liderar y de qué manera.



Un primer gran aporte de estos enfoques es visibi-
lizar las barreras sistémicas que enfrentan las lide-
resas. Acker y otras socidlogas nos alertan que no
basta con promover “mujeres lideresas” sin cam-
biar las instituciones; de lo contrario, corremos el
riesgo de exigir a las mujeres que se adapten a
moldes masculinos, perpetuando la inequidad. Los
regimenes de desigualdad persisten en las orga-
nizaciones modernas, y reconocerlos es el primer
paso para desmontarlos. De igual forma, Butler
nos recuerda que las identidades de las lideresas
estdn sujetas a tensiones internas: deben negociar
entre actuar segln expectativas ajenas o sub-
vertirlas para ser fieles a si mismas. Por ello, esta
comprension abre un campo de empatia y apoyo
hacia las mujeres en puestos de liderazgo, quie-
nes a menudo caminan la cuerda floja entre dos
evaluaciones criticas (por “mandar demasiado” o
por “ser demasiado blandas”), un dilema nacido
de estereotipos de género.

Asi mismo, las miradas interseccionales y decolo-
niales amplian el foco mads alld del género, mos-
trando que el liderazgo femenino puede (y suele)
ser un liderazgo antirracista, comunitario y antica-
pitalista. Las historias de mujeres afrodescendien-
tes, indigenas, campesinas organizando a sus co-
munidades demuestran que sus luchas de género
estdn entretejidas con la bUsqueda de justicia so-
cial integral. Este hallozgo tiene implicaciones
prdacticas de gran alcance: las politicas publicas
o iniciativas de empoderamiento que busquen
fomentar liderazgos femeninos efectivos deben
considerar las mdltiples dimensiones de opresion
que afectan a las mujeres.

Por ejemplo, programas de formacion de lideresas
en dreas rurales tendrdn mas éxito si incorporan
saberes locales, promueven la autonomia econo-
mica colectiva y fortalecen la identidad cultural,
en lugar de imponer un molde urbano-individua-
lista de liderazgo. Asimismo, las alianzas entre mo-
vimientos de mujeres y otros movimientos sociales
(ombientoles, étnicos, Ioboroles) resultan estraté-
gicas; las lideresas feministas de hoy a menudo
son también defensoras del territorio, educadoras
populares o activistas de derechos humanos, en-
carnando esa convergencia de causas.

Por otro lado, otro aporte es la resignificacion de
las prdcticas de poder. El liderazgo femenino con
enfoque feminista propone formas de ejercer el
poder radicalmente distintas de la dominacion
tradicional: con énfasis en la participacion ho-
rizontal, la ética del cuidado, la construccion de
consensos Y la sororidad. Marcela Lagarde ha-
blaba de “liderazgos entranables”, cercanos a la
gente, que buscan el poderio colectivo antes que
el poder individual. Bell hooks distinguia el poder
para frente al poder sobre, insistiendo en que la
autoridad no tiene por qué traducirse en opre-
sion. Estas ideas han ido permeando en ciertas
esferas —por ejemplo, en enfoques de liderazgo
transformacional y ético—, mostrando que las
contribuciones feministas no solo benefician a
las mujeres, sino que enriquecen el concepto de
liderazgo en general, haciéndolo mdas humano y
sostenible. Un liderazgo menos jerdrquico tiende
puentes, genera confianza y puede lograr cam-
bios mds profundos y duraderos, al involucrar ac-
tivamente a la base en la toma de decisiones.

Finalmente, al centrar la mirada en América La-
tina y en contextos rurales e indigenas, este arti-
culo destaca la agencia de mujeres que han sido
doblemente marginadas en narrativas globales:
por género y por pertenecer a pueblos histori-
camente colonizados. Sus experiencias ofrecen
lecciones invaluables. En sus comunidades, el li-
derazgo femenino suele ejercerse de manera co-
lectiva y enraizada en la vida cotidiana, difumi-
nando la frontera entre “liderar” y “servir”. Lejos del
estereotipo del lider carismatico aislado, aqui la
lideresa es fuerte precisamente porque actda en
red con otras mujeres y hombres que la apoyan.

Su legitimidad proviene del reconocimiento co-
munitario y moral, mds que de investiduras for-
males. En un mundo que enfrenta crisis de repre-
sentatividad y abusos de poder, estas prdcticas
invitan a repensar la gobernanza desde abajo,
con principios de comunidad, reciprocidad y res-
peto a la Madre Tierra.

En conclusidon, abordar el liderazgo femenino
desde una perspectiva feminista, interseccional,
comunitaria y decolonial permite no solo hacer

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe

0ODSND) 13A VNIANY/ avaisy3AINA

LOZOY03 "YNIANY ¥aMy (9Z0T) S04

justicia a la diversidad de experiencias de las li-
deresas, sino también imaginar formas mas jus-
tas y solidarias de ejercer el poder.

Las mujeres que lideran desde los mdrgenes —
sea el margen econdmico, étnico o geogrdafico—
estan ensanchando las fronteras de lo posible,
ya que como lo menciona Rita Segato (2016) en
contextos atravesados por mdltiples violencias,
la subordinacion de las mujeres es un pilar del
orden patriarcal contempordneo, por lo que los
liderazgos femeninos pueden leerse también
como respuestas politicas frente a un sistema de
violencia estructural y simbélica.

Es asi como la comprension del liderazgo femeni-
no como praxis situada dialoga con la epistemo-
logia critica de De la Garza (2012), quien concibe
la accion social como un proceso configuracional
donde estructurag, subjetividad y contexto se arti-
culan de manera dindmica. Sus voces y su praxis
se convierten en una herramienta colectiva para

References

la transformacioén social. Se apuesta por un lide-
razgo para liberar el poder mismo, devolviéndolo
a quienes pertenece —los pueblos, las colectivi-
dades, la vida— y abriendo caminos hacia socie-
dades mds equitativas y humanas.

No obstante, este estudio presenta algunas limi-
taciones que es importante reconocer: al tratarse
de una investigacion de cardcter tedrico basada
en revision critica de literaturag, no incluye trabajo
de campo empirico que permita contrastar estos
marcos conceptuales con experiencias situadas
especificas; asimismo, la seleccidn de autoras
prioriza el pensamiento feminista latinoameri-
cano y del Sur Global, lo que abre la posibilidad
de ampliar futuros andlisis con didlogos interre-
gionales, estudios comparativos y metodologias
participativas. Estas limitaciones, lejos de clausu-
rar la discusidon, abren lineas fecundas para in-
vestigaciones posteriores sobre liderazgo de mu-
jeres en contextos concretos.

Acker, J. (1992). From sex roles to gendered institutions. Contemporary Sociology, 21(5), 565-569.

https://www jstor.org/stable/2075528

Anzaldua, G. (1987). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. Aunt Lute Books.
Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge.
Cabnal, L. (2010). El pensamiento feminista comunitario. En Memorias del Il Seminario Internacional

de Feminismo Comunitario.

Collins, P. H. (2002). Black Feminist Thought. Knowledge, Consciousness, and the Politics of Em-

powerment (2% ed.). Routledge.

Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd ed.). University of California Press.

Curiel, 0. (2009). Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde América Latina y el Caribe.
Ponencia presentada en el Primer Coloquio Latinoamericano sobre Praxis y Pensamiento Fe-
minista. https://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf

Curiel, ©. (2013). La nacién heterosexual. Brecha Lésbica.

De la Garza, E. (2012). La epistemologia critica y el configuracionismo. Anthropos.

Federici, S. (2018). El patriarcado del salario. Traficantes de Suenos.

Gilligan, C. (1982). in a Different Voice: Psychological Theory and Women's Development. Harvard

University Press.

Hooks, b. (1984). Feminist Theory. From Margin to Center. South End Press.

Lagarde y de los Rios, M. (2023a). Claves feministas para el poderio y la autonomia de las mujeres.
Instituto Andaluz de la Mujer.

Lagarde y de los Rios, M. (2023b). Claves feministas para liderazgos entrariables. Siglo XXI Editores.


https://www.jstor.org/stable/2075528
https://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf

Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. La Manzana de la Discordia, 6(2),105-119. https://
doi.org/10.25100/lomanzanadeladiscordia.v6i2.1504

Paredes, J. (2010). Hilando fino desde el feminismo comunitario. La Paz: Mujeres Creando.

Rivera Cusicanqui, . (2018). Un mundo ch’ixi es posible: Ensayos desde un presente en crisis. Tinta Limon.

Rivera Cusicanqui, S. (2015). Sociologia de la imagen: Miradas chiixi desde la historia andina. Tinta Limon.

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Suenos.

Tronto, J. C. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of Care. Routledge.

Tronto, J. C. (2013). Caring Democracy. Markets, Equality, and Justice. University Press.

3d°'NATVNIANVN' MMM


http://www.uandina.edu.pe
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504

