
e040201

Resumen
El presente artículo analiza el liderazgo femenino desde perspectivas femi-
nistas, interseccionales, comunitarias y decoloniales, poniendo énfasis en 
los debates teóricos actuales en América Latina. Mediante una revisión críti-
ca de la literatura, se analizan las contribuciones de distintas autoras clave 
que permiten reconfigurar el concepto de liderazgo más allá de los moldes 
patriarcales tradicionales. En primer lugar, se exploran enfoques de género 
que evidencian cómo las estructuras organizacionales y las identidades son 
construidas y generizadas, tomando como referencia a Joan Acker y Judith 
Butler. En segundo lugar, se aborda la perspectiva interseccional y situada a 
través de las aportaciones de feministas de color como bell hooks y Patricia 
Hill Collins, quienes subrayan la importancia de las experiencias desde los 
márgenes en la transformación del poder. En tercer lugar, se discuten los 
liderazgos comunitarios y territoriales con base en el feminismo comunitario 
de autoras indígenas como Lorena Cabnal y las reflexiones de Ochy Curiel, 
quienes vinculan la emancipación de las mujeres con la defensa de la tierra 
y la comunidad. Finalmente, se profundiza en un enfoque decolonial del lide-

Autor de correspondencia
María G. Flores Arteaga

clmlarteaga@gmail.com 

Sin conflicto de interés

Recibido: 15/10/2025
Revisado: 29/11/2025
Aceptado: 11/12/2025

Publicado: 20/01/2026

Liderazgo Femenino como Praxis 
de Resistencia y Transformación 
Social: una Mirada Feminista, 
Interseccional y Decolonial

Cómo citar: Flores, M. (2026). Liderazgo Femenino como Praxis de Resistencia y Transformación Social: una 
Mirada Feminista, Interseccional y Decolonial. Mujer Andina, 4(2), e040201. https://doi.org/10.36881/ma.v4i2.1274 

Mujer Andina, Enero - Junio 2026, Vol. 4(2)

María Guadalupe Flores Arteaga 
Maestría en Estudios Sociales, adscrita a la 
Universidad Autónoma Indígena de México, México  
clmlarteaga@gmail.com  
https://orcid.org/0009-0000-4143-871X

Female Leadership as a Praxis of Resistance 
and Social Transformation: A Feminist, In-
tersectional, and Decolonial Perspective

mailto:clmlarteaga@gmail.com
https://doi.org/10.36881/ma.v4i2.1274


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

razgo femenino a través de las teorías de María Lugones, Silvia Rivera Cusicanqui y Gloria Anzaldúa, 
que plantean la necesidad de desmontar la colonialidad del poder y abrazar identidades híbridas 
en la práctica de liderar. El artículo concluye destacando que estos marcos teóricos ofrecen una 
visión del liderazgo femenino como herramienta de cambio social desde la periferia, desafiando 
las jerarquías de género, raza y colonialismo, al proponer modelos horizontales, colectivos y eman-
cipadores.

Palabras clave: liderazgo femenino, feminismo interseccional, liderazgo comunitario, feminismo 
decolonial, América Latina

Abstract

This article analyzes female leadership from feminist, intersectional, community-based, and de-
colonial perspectives, emphasizing current theoretical debates in Latin America. Through a critical 
literature review, it examines the contributions of key authors who enable a reconfiguration of the 
concept of leadership beyond traditional patriarchal frameworks. First, it explores gender approa-
ches—drawing on Joan Acker and Judith Butler—to demonstrate how organizational structures and 
identities are constructed and gendered. Second, it addresses intersectional and situated perspec-
tives through the contributions of feminists of color such as bell hooks and Patricia Hill Collins, who 
underscore the importance of experiences from the margins in the transformation of power. Third, 
it discusses community and territorial leadership based on the communal feminism of Indigenous 
authors like Lorena Cabnal and the reflections of Ochy Curiel, who link women’s emancipation to 
the defense of land and community. Finally, the article delves into a decolonial approach to female 
leadership through the theories of María Lugones, Silvia Rivera Cusicanqui, and Gloria Anzaldúa, who 
propose the necessity of dismantling the coloniality of power and embracing hybrid identities in 
leadership practices. The article concludes by highlighting that these theoretical frameworks offer 
a vision of female leadership as a tool for social change from the periphery, challenging hierarchies 
of gender, race, and colonialism while proposing horizontal, collective, and emancipatory models.

Keywords: female leadership, intersectional feminism, community leadership, decolonial feminism, 
Latin America.

Introducción

Las desigualdades estructurales de género han 
excluido históricamente a las mujeres de los es-
pacios de poder y decisión. Por siglos, la noción 
convencional de liderazgo ha estado asociada 
a atributos “masculinos”, tales como: autoridad 
vertical, competitividad y racionalidad desape-
gada, en consecuencia, se dejó a las mujeres en 
un rol subordinado dentro del imaginario social. 
Como señala la antropóloga mexicana Marcela 
Lagarde (2023a) “las mujeres han sido educadas 

para la subordinación y no para el poder”, lo cual 
ha limitado su acceso y reconocimiento como 
lideresas en diversas esferas. Sin embargo, esta 
construcción patriarcal del liderazgo no es neu-
tra ya que responde a un sistema de género que 
valora lo masculino como norma universal y des-
legitima las formas femeninas de ejercer la in-
fluencia. En consecuencia, quienes desafían este 
orden, mujeres liderando movimientos sociales, 
comunidades rurales o colectivos indígenas, han 



w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

tenido que confrontar no solo la brecha de gé-
nero, sino también otras jerarquías entrelazadas 
como la clase, la etnia y la colonialidad del poder.

En las últimas décadas, el estudio del liderazgo 
femenino ha sido profundamente renovado por 
diversas corrientes del pensamiento feminista, 
interseccional, comunitario y decolonial, las cua-
les han cuestionado los modelos tradicionales 
de poder y autoridad. Estos enfoques han con-
tribuido a desmontar la supuesta neutralidad del 
liderazgo, mostrando que se encuentra atravesa-
do por relaciones de género, así como por des-
igualdades de clase, raza/etnia, sexualidad y por 
las huellas históricas de la colonialidad. Desde 
esta perspectiva, el liderazgo deja de entender-
se como una capacidad individual abstracta y 
se reconoce como una práctica situada, insepa-
rable de las condiciones materiales, simbólicas, 
culturales y políticas en las que se ejerce.

El propósito de este artículo es desarrollar un 
marco teórico comprehensivo sobre el liderazgo 
femenino desde aproximaciones feministas con-
temporáneas, mediante una metodología cuali-
tativa de revisión crítica y analítica de literatura 
académica especializada, centrada en autoras 
clave por su impacto teórico y político en los es-
tudios de género, liderazgo, interseccionalidad y 
pensamiento decolonial en América Latina y el 
Sur Global.

 En la primera sección se explora la perspectiva 
de género en el liderazgo, a partir de los aportes 
de Joan Acker (1992) y Judith Butler (1990), quie-
nes permiten comprender cómo las organiza-
ciones y los discursos han sido históricamente 
construidos bajo regímenes de desigualdad que 
relegan a las mujeres al ámbito de lo privado. En 
la segunda sección se aborda el liderazgo desde 
la interseccionalidad, retomando las reflexiones 
de bell hooks (1984) y Patricia Hill Collins (2002) 
sobre las mujeres que lideran desde los márge-
nes múltiples de la sociedad. 

La tercera sección se enfoca en el liderazgo co-
munitario y territorial, sustentado en el feminismo 
comunitario latinoamericano de Lorena Cabnal 

(2010) y Julieta Paredes (2010), así como en la 
idea de que el cuerpo y el territorio constituyen 
ejes centrales de la agencia femenina colectiva. 
La cuarta sección analiza el liderazgo en clave 
decolonial, a partir del concepto de colonialidad 
de género de María Lugones (2011) y la metáfora 
de la frontera de Gloria Anzaldúa (1987), sin dejar 
de lado las contribuciones de Silvia Rivera Cusi-
canqui (2015, 2018) sobre las prácticas de resis-
tencia indígena. 

Finalmente, en las conclusiones se reflexiona de 
forma integradora cómo estas perspectivas re-
definen el liderazgo femenino como una praxis 
histórica, política y situada de resistencia y trans-
formación social, particularmente relevante para 
América Latina y otros contextos donde las muje-
res enfrentan opresiones interconectadas.

Liderazgo, género y poder: aportes de 
Joan Acker y Judith Butler

Los enfoques sociológicos feministas han demos-
trado que el liderazgo no ocurre en el vacío, sino 
dentro de estructuras sociales generizadas que 
favorecen sistemáticamente a los hombres. La so-
cióloga Joan Acker argumenta que las organiza-
ciones modernas no son entornos neutralmente 
meritocráticos, sino que incorporan en su diseño 
valores y supuestos masculinos que reproducen 
jerarquías de género. En su teoría de las organiza-
ciones generizadas, Acker (1992) señala que rasgos 
tradicionalmente asociados al liderazgo –autori-
dad, racionalidad, autonomía– se codifican como 
masculinos, mientras que las contribuciones feme-
ninas tienden a invisibilizarse o devaluarse. Así, los 
espacios de poder suelen exigir a las mujeres que 
adopten estilos “masculinos” para ser considera-
das lideresas legítimas, reforzando la idea de que 
el liderazgo auténtico es patrimonio masculino. Ac-
ker también introduce el concepto de “regímenes 
de desigualdad”, que describe la intersección del 
género con la clase, la raza/etnia y otras formas de 
dominación dentro de las instituciones. 

Por ejemplo, en una empresa u organización, las 
mujeres –y especialmente las mujeres racializa-
das o de clases populares– pueden enfrentar ba-

http://www.uandina.edu.pe


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

rreras dobles: no solo se espera que se adecúen 
a un modelo de líder varón, sino que además li-
dian con prejuicios raciales y elitistas que limitan 
aún más su ascenso. De esta manera, el análisis 
de Acker evidencia que la distribución del poder 
en las estructuras formales está atravesada por 
una trama compleja de desigualdades que sitúa 
al liderazgo femenino en desventaja estructural 
desde el inicio.

Estas dinámicas organizacionales pueden com-
prenderse también a la luz de la noción de orden 
de género propuesta por Connell (2005), quien 
señala que las formas hegemónicas de mascu-
linidad estructuran las relaciones de poder tanto 
en el ámbito público como privado, reforzando la 
subordinación simbólica y material de las muje-
res en los espacios de liderazgo.

En paralelo a esta mirada institucional, la teoría 
feminista postestructuralista aporta una com-
prensión discursiva y performativa del liderazgo. 
La filósofa Judith Butler (1990) revolucionó los es-
tudios de género al proponer que la identidad de 
género no es un hecho esencial, sino performati-
vidad: un acto repetido de acuerdo con normas 
sociales. Aplicado al liderazgo, esto implica que 
lo que entendemos por “una lideresa” o “un líder” 
es en gran medida el resultado de discursos y 
expectativas culturales. Históricamente, las cua-
lidades de mando y liderazgo fueron vinculadas 
al sujeto “hombre”, mientras que a las mujeres se 
les negó esa autoridad simbólica. 

Sin embargo, Butler (1990) sugiere que al ser el gé-
nero una actuación reiterada, es posible subvertir 
esas normas mediante actuaciones alternativas. 
Una mujer que ejerce liderazgo desafía la noción 
hegemónica de que mando y feminidad son in-
compatibles, resignificando en la práctica qué 
significa liderar siendo mujer. Además, –siguiendo 
a Foucault– subraya que el poder no solo restrin-
ge, sino que también produce sujetos: es decir, las 
mujeres lideresas emergen dentro de un campo 
de poder que las constituye con ciertos márgenes 
de acción y a la vez ellas pueden empujar esos 
márgenes. En este sentido, toda lideresa navega 
en una tensión constante entre sujeción y agencia. 

Por un lado, debe operar en instituciones defini-
das por reglas patriarcales (lo que la puede llevar 
a “actuar” de manera esperada para ser escu-
chada). Pero, por otro lado, su mera presencia y 
su estilo propio pueden desafiar las normas es-
tablecidas de quién puede liderar y cómo. Butler 
(1990) sugiere que en esos intersticios es donde 
se gesta el cambio: al repetir la norma de lideraz-
go de forma no idéntica –es decir, al incorporar 
perspectivas de cuidado, colaboración o vulne-
rabilidad tradicionalmente feminizadas– la mujer 
lideresa está parodiando y alterando la norma, 
abriendo camino a otras detrás de ella.

Tanto la perspectiva estructural de Acker como la 
mirada performativa de Butler coinciden en que 
el género atraviesa profundamente el fenómeno 
del liderazgo. A nivel macro, las estructuras or-
ganizacionales y culturales levantan obstáculos 
materiales para las mujeres (techo de cristal, se-
gregación horizontal, prejuicios implícitos). A nivel 
micro, las expectativas de género influyen en la 
subjetividad de las lideresas y en la percepción 
que los demás tienen de ellas. Reconocer esto 
permite desnaturalizar la idea de que el liderazgo 
es neutro o meramente individual. Por el contrario, 
queda en evidencia que es socialmente construi-
do: se apoya en símbolos, hábitos e instituciones 
generizadas. Al mismo tiempo, esta comprensión 
abre la puerta a la transformación: si lo “masculi-
no” ha sido criterio de liderazgo por construcción 
social, entonces es posible reconstruir las imáge-
nes y prácticas de liderazgo incorporando valo-
res feministas. 

De la misma manera, Lagarde (2023b) aboga por 
que las mujeres en posiciones de poder no imi-
ten los modelos autoritarios aprendidos, sino que 
ejerzan un liderazgo diferente, “cimentado en la 
afirmación de la vida, la colectividad y la defensa 
de los derechos humanos”. En sus Claves feminis-
tas para liderazgos entrañables, Lagarde plantea 
la necesidad de un poder que no sea poder sobre 
otras personas, sino poder para impulsar cam-
bios colectivos desde la ética del cuidado y la so-
roridad. Esta propuesta resuena tanto con Acker 
–al imaginar organizaciones más igualitarias– 
como con Butler –al redefinir las performances 



w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

de liderazgo–, señalando un horizonte en el que 
el liderazgo femenino se ejerza en sus propios 
términos y contribuya a desmontar las relaciones 
desiguales de poder.

Liderazgos interseccionales y situados: 
voces desde los márgenes

Ninguna mujer vive el género de manera aislada; 
ya que siempre está imbricado con otras dimen-
siones de su identidad y contexto. Por ello, las teó-
ricas feministas interseccionales han criticado las 
visiones homogéneas de “la mujer” y han resalta-
do la importancia de las experiencias situadas de 
las mujeres racializadas, pobres, rurales u otras 
identidades marginadas. La intelectual afroame-
ricana bell hooks (1984) advirtió tempranamente 
que el feminismo hegemónico de clase media 
blanca ignoraba las realidades de las mujeres 
negras, obreras y del tercer mundo. En Feminist 
Theory: From Margin to Center (1984) hooks afir-
ma que el verdadero conocimiento transforma-
dor proviene de esos márgenes de la sociedad 
que el poder central tiende a descuidar. 

De esta manera, las mujeres situadas en posicio-
nes subalternas desarrollan una visión bífida o de 
“doble mirada”: entienden las reglas del sistema 
dominante (porque sufren sus consecuencias) 
pero también mantienen perspectivas y sabe-
res propios de sus comunidades oprimidas. Esta 
conciencia dual es un recurso político invaluable, 
pues permite a las mujeres marginadas identifi-
car con claridad las injusticias normalizadas des-
de el centro y a la vez imaginar alternativas des-
de el borde. Hooks (1984) describe esta posición 
de estar “dentro y fuera” a la vez como una fuente 
de liderazgo transformador, ya que quien ha ex-
perimentado la opresión múltiple puede articular 
luchas inclusivas que cuestionen las estructuras 
establecidas en todos sus frentes (sexismo, racis-
mo, clasismo).

Un aporte crucial de hooks al debate sobre lide-
razgo es su distinción entre distintos conceptos 
de poder. Ella critica que dentro incluso del mo-
vimiento de mujeres, a veces se haya confundido 
el liderazgo con una mera inversión de papeles 

donde las mujeres pasan a “tener poder sobre 
otros” de manera jerárquica. Hooks propone en 
cambio concebir el poder como energía colec-
tiva y eficacia conjunta, es decir, un poder para 
hacer cosas, no un poder para dominar personas. 
En palabras de hooks “las cualidades de lideraz-
go no deberían confundirse con el deseo de ser 
líder” (hooks, 1984, p. 157) Es decir, liderar no se tra-
ta de ambición personal o ansias de control, sino 
de la capacidad de movilizar a otros hacia obje-
tivos comunes de liberación. 

Esta visión fundamenta un modelo de liderazgo 
horizontal y democrático, donde la lideresa no es 
un “mesías” carismático separado de su base, 
sino parte de una comunidad en lucha que em-
podera a sus integrantes. Para lograr esto, hooks 
enfatiza la necesidad de una sororidad cons-
ciente de las diferencias: una hermandad políti-
ca entre mujeres de diversos trasfondos que no 
borre sus especificidades, sino que las integre en 
un proyecto común de justicia social. Un liderazgo 
feminista interseccional, por tanto, requiere hu-
mildad y escucha activa, reconociendo que nin-
guna lideresa lo sabe todo y que la sabiduría co-
lectiva –incluida la de las más oprimidas– debe 
guiar la toma de decisiones.

Por otro lado, la socióloga Patricia Hill Collins 
(2002) desarrolló el concepto de pensamiento 
feminista negro y la idea de la matriz de domina-
ción para explicar cómo operan simultáneamen-
te las opresiones. Sostiene que las mujeres afro-
descendientes en Estados Unidos se empoderan 
a través de la autodefinición y la creación de un 
conocimiento propio que desafíe los estereotipos 
que la sociedad impone sobre ellas. Traducido al 
terreno del liderazgo, esto implica que las muje-
res negras lideresas suelen apoyarse en espacios 
de resistencia comunitaria –como redes de mu-
jeres, círculos académicos afrocentrados o igle-
sias progresistas– donde pueden articular una 
voz colectiva autónoma. 

Collins subraya que la toma de conciencia crítica 
es una fuente primaria de poder para los grupos 
marginados. En otras palabras, antes de poder 
transformar las estructuras externas, las mujeres 

http://www.uandina.edu.pe


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

necesitan comprender y nombrar las dinámi-
cas de poder que las atraviesan. Ella describe la 
conciencia como “una esfera de libertad” incluso 
dentro de contextos opresivos. Una mujer que re-
conoce las raíces tanto racistas como sexistas de 
su opresión está en mejor posición para liderar 
movimientos que ataquen ambas cosas a la vez.  
Además, enfatiza el elemento colectivo y trans-
nacional del empoderamiento: “el pleno empo-
deramiento de las mujeres afroestadounidenses 
sólo puede ocurrir dentro de un contexto trans-
nacional de justicia social” (Hill, 2002, p.19). 

Esta afirmación recalca que el liderazgo de mu-
jeres negras no busca simplemente la promoción 
individual, sino la liberación de su comunidad en-
tera, en solidaridad con otros pueblos oprimidos 
a nivel global. De este modo, Hill Collins (2002) 
amplía la noción de liderazgo más allá de lo local: 
la lideresa interseccional comprende que su cau-
sa (por ejemplo, contra la violencia policial racis-
ta en su ciudad) está conectada con luchas más 
amplias (como el movimiento de derechos civiles, 
el feminismo negro internacional, las reivindica-
ciones indígenas, etc.). La matriz de dominación 
que ella describe –un entramado de opresiones 
de género, raza, clase, nación– exige respuestas 
igualmente interconectadas. Una lideresa inter-
seccional eficaz teje alianzas y ve las conexiones 
entre distintas injusticias, evitando la miopía de 
luchar solo por “una causa” a costa de otras.

Las perspectivas de hooks y Hill Collins ponen de 
manifiesto que el liderazgo femenino situado en 
los márgenes tiene un potencial profundamen-
te transformador. Lejos de ser una desventaja, 
la marginalidad provee una sensibilidad política 
única: las mujeres que la experimentan pueden 
liderar con empatía hacia múltiples formas de 
opresión, articulando un discurso integrador. Es-
tas lideresas desafían la imagen tradicional del 
líder único y omnipotente, reemplazándola por la 
de un liderazgo colectivo donde muchas mujeres 
aportan desde sus respectivas orillas. 

Ahora bien, desde una perspectiva materialista, 
Federici (2018) advierte que las desigualdades de 
género se sostienen también en la explotación 

histórica del trabajo reproductivo y comunitario 
de las mujeres, elemento central para compren-
der por qué muchos liderazgos femeninos emer-
gen justamente en los espacios de cuidado y 
sostenimiento de la vida.

En contextos latinoamericanos, este enfoque es 
especialmente relevante dado que muchas mu-
jeres lideresas son indígenas, afrodescendientes 
o campesinas que enfrentan a la vez el sexismo, 
el racismo y la pobreza. Su liderazgo interseccio-
nal se manifiesta en movimientos donde la lucha 
de género se entrelaza con la lucha antirracista 
y anticapitalista. Estas experiencias confirman la 
idea de que los márgenes pueden convertirse en 
el centro de una nueva visión de poder, una que 
rompa las jerarquías y promueva la liberación 
colectiva.

Liderazgos comunitarios y territoriales: 
cuerpo, pueblo y tierra

En los contextos rurales e indígenas de América 
Latina han emergido formas de liderazgo feme-
nino profundamente ligadas a la comunidad y 
al territorio. A diferencia del modelo individualista 
occidental, el cual está centrado en el logro per-
sonal y la competencia, el liderazgo comunitario 
pone el acento en la colectividad, la reciproci-
dad y el arraigo en la tierra. Sin embargo, las li-
deresas comunitarias no siempre ostentan títu-
los formales; a menudo son reconocidas por su 
papel como organizadoras locales, guardianas 
de saberes tradicionales o defensoras del bien-
estar común de su pueblo. Estas lideresas surgen 
en respuesta tanto a las dinámicas patriarcales 
dentro de sus comunidades como a las amena-
zas externas de un sistema colonial y neoliberal 
que busca explotar sus recursos y quebrar sus 
lazos sociales. En este sentido, su liderazgo es do-
blemente resistente ya que desafía el machismo 
interno y a la vez enfrenta las injusticias impues-
tas desde fuera.

El feminismo comunitario, corriente nacida des-
de los movimientos de mujeres indígenas de Bo-
livia y Guatemala, proporciona un marco teórico 
para entender este fenómeno. Activistas como 



w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

Julieta Paredes (2010) y Lorena Cabnal (2010) 
han sostenido que la liberación de las mujeres 
indígenas va unida a la liberación de sus pue-
blos. Cabnal acuñó la consigna “nuestro cuerpo 
es nuestro primer territorio”, enfatizando que el 
cuerpo de las mujeres es la primera tierra co-
lonizada por el patriarcado y que recuperarlo –
es decir, tener autonomía sobre la propia vida y 
cuerpo– es el primer paso para recuperar tam-
bién la tierra colectiva. Desde esta perspecti-
va, el liderazgo femenino no puede entenderse 
escindido del territorio geográfico y cultural. Un 
ejemplo concreto es el de las mujeres mayas 
en Guatemala que encabezan la defensa de 
sus ríos y bosques frente a empresas mineras: 
su liderazgo territorial implica articular a la co-
munidad en torno a la protección del ambiente, 
mientras revalorizan su identidad como mujeres 
indígenas y desafían tanto al poder corporativo 
como al patriarcado comunitario. 

Estas lideresas territoriales actúan como puentes 
entre la lucha de género y la lucha por la autono-
mía de sus pueblos. Como ha observado la chi-
cana Gloria Anzaldúa (1987) en contextos colonia-
les la identidad femenina y la identidad cultural 
van entrelazadas, no se puede separar su lucha 
como mujeres de la lucha de su pueblo por el te-
rritorio. En la práctica, esto se traduce en que las 
mujeres asumen la conducción de procesos co-
lectivos –protestas, asambleas comunales, pro-
yectos productivos locales– con una conciencia 
clara de que al empoderar a las mujeres también 
están fortaleciendo la capacidad de resistencia 
de toda la comunidad.

La socióloga aymara Silvia Rivera Cusicanqui 
(2015) aporta herramientas conceptuales valio-
sas para profundizar en este tipo de liderazgo. 
Rivera Cusicanqui ha estudiado las insurgencias 
indígenas en los Andes y destaca el papel cen-
tral, aunque a menudo invisibilizado, de las mu-
jeres en la cohesión comunitaria y las rebeliones 
anticoloniales. Su concepto de lo ch’ixi –tomado 
de una palabra aymara que describe la coexis-
tencia yuxtapuesta de elementos opuestos sin 
que se fundan en uno solo– ofrece una metáfora 
poderosa. 

Un mundo ch’ixi es aquel donde conviven dife-
rencias irreductibles (por ejemplo, indígena/oc-
cidental, femenino/masculino, humano/natura-
leza) sin que una hegemonice a la otra. Aplicado 
al liderazgo, esta idea sugiere que las mujeres 
indígenas lideresas encarnan a la vez lo propio y 
lo ajeno: integran cualidades consideradas “fe-
meninas” (cooperación, cuidado) con cualidades 
consideradas “masculinas” (firmeza, decisión) sin 
jerarquizarlas. En otras palabras, rompen con la 
dicotomía colonial que oponía un ideal femeni-
no sumiso a un ideal masculino dominador. Ri-
vera Cusicanqui (2018) argumenta que durante 
la colonización se menospreció y desestructuró 
las formas de autoridad tradicional en las que 
las mujeres tenían un rol activo. Por eso, la recu-
peración de prácticas comunitarias ancestrales 
–como los ayllus andinos o los cabildos indíge-
nas– conlleva también un resurgimiento del lide-
razgo femenino en esas estructuras donde histó-
ricamente las mujeres habían sido importantes 
antes de la colonia. 

Este liderazgo renovado, sin embargo, no es una 
simple vuelta al pasado, sino una creación híbri-
da: las mujeres tejen elementos de la modernidad 
(discursos de derechos humanos, herramientas 
legales, redes transnacionales) con sus cosmovi-
siones originarias (relación espiritual con la tierra, 
principio de complementariedad de géneros). Ri-
vera Cusicanqui usa la imagen de la “mujer teje-
dora” para describir a estas lideresas, porque van 
hilando conexiones entre distintos ámbitos –lo lo-
cal y lo global, lo tradicional y lo moderno– para 
articular una resistencia colectiva eficaz.

Un principio fundamental en el liderazgo comu-
nitario de las mujeres indígenas es la noción de 
autonomía y autodefinición. Al igual que en el te-
rreno personal una mujer debe narrar su propia 
identidad –“autonombrarse”– frente a la mirada 
patriarcal, de manera análoga, las comunidades 
lideradas por mujeres buscan narrar su propia 
historia y futuro frente al Estado y el mercado. 

La pensadora afrodominicana Ochy Curiel (2009) 
plantea que la meta del feminismo decolonial la-
tinoamericano no consiste en limitarse a que al-

http://www.uandina.edu.pe


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

gunas mujeres accedan a posiciones de poder 
sin modificar las estructuras existentes, sino en 
impulsar transformaciones profundas orientadas 
al bienestar colectivo, que incluya a hombres, 
mujeres y la naturaleza, desde una perspectiva 
no occidental del bien común.

Curiel (2013) amplía este análisis al mostrar cómo 
la nación moderna se construye desde la hete-
rosexualidad obligatoria y el orden patriarcal, lo 
que refuerza la necesidad de pensar los lideraz-
gos femeninos decoloniales como prácticas que 
disputan simultáneamente el poder político, se-
xual y epistémico.

Esta perspectiva entrelaza la liberación de géne-
ro con la liberación social más amplia. En la prác-
tica, se traduce en liderazgos donde las mujeres 
impulsan, por ejemplo, proyectos de soberanía 
alimentaria, de educación intercultural o de re-
cuperación de tierras comunales, entendiendo 
que esas son luchas feministas también porque 
mejoran la vida de las mujeres y desafían estruc-
turas opresivas.

Ahora bien, el liderazgo comunitario femenino 
tiene características particulares que lo distin-
guen de otros modelos: es horizontal, rotativo 
y relacional. Horizontal porque evita las con-
centraciones personalistas de poder; muchas 
comunidades indígenas practican la toma de 
decisiones en colectivo (por consenso en asam-
bleas) y asignan a sus representantes el papel 
de portavoces más que de jefes. Rotativo por-
que el liderazgo no busca perpetuarse: suele 
haber rotación de cargos para que varias per-
sonas (incluidas mujeres) ganen experiencia y 
para prevenir caudillismos. Relacional porque la 
autoridad se entiende como servicio: la buena 
lideresa es aquella que sabe escuchar a su co-
munidad, cuidar de ella y mantener la armonía, 
más que imponer su voluntad. 

Esto último entronca con la ética del cuidado que 
el feminismo ha reivindicado; liderar, para mu-
chas mujeres rurales, incluye tareas tradicional-
mente feminizadas como mediar en conflictos 
vecinales, apoyar emocionalmente a miembros 

vulnerables de la comunidad, o velar por el en-
torno natural como parte de la “casa común”. 
Dichas tareas, invisibles en los modelos de lide-
razgo convencionales, son fundamentales para 
la sostenibilidad de la vida comunitaria. Por ello, 
cada vez más teorías del liderazgo, incluso en la 
academia occidental, hablan de incorporar una 
perspectiva de cuidado y aprenden de estas 
prácticas femeninas comunitarias (Tronto, 1993).  

Esta dimensión relacional del liderazgo femenino 
dialoga con los planteamientos de Gilligan (1982), 
quien propone a dicha ética del cuidado como 
una forma alternativa de razonamiento moral, 
centrada en la responsabilidad hacia los otros, 
la empatía y la interdependencia, principios que 
atraviesan profundamente los liderazgos femeni-
nos comunitarios.

Ahora bien, desde una actualización de esta pers-
pectiva, Tronto (2013) sostiene que el cuidado no 
es solo una práctica ética individual, sino una ca-
tegoría política fundamental para la democracia, 
lo que permite comprender el liderazgo femeni-
no como una forma de reorganización del poder 
desde la sostenibilidad de la vida.

En definitiva, los liderazgos comunitarios y terri-
toriales encabezados por mujeres en América 
Latina constituyen una alternativa decolonial al 
paradigma dominante: reconfiguran qué es el 
poder, para qué sirve y a quién debe beneficiar, 
anclándolo en la tierra y en la red colectiva antes 
que en la cima de una pirámide.

Liderazgo femenino, decolonial y 
fronterizo

Los aportes de la perspectiva decolonial profun-
dizan la comprensión del liderazgo femenino en 
contextos marcados por la historia colonial y sus 
continuidades. La filósofa argentina María Lugo-
nes (2011) introduce el concepto de sistema mo-
derno/colonial de género para explicar cómo la 
colonización impuso una visión patriarcal y bi-
naria del género en las sociedades subyugadas, 
destruyendo muchas formas preexistentes de 
autoridad femenina. Lugones, demuestra que la 



w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

colonialidad del poder operó no solo a través del 
racismo y la explotación económica, sino también 
mediante la instauración violenta de la dicotomía 
“hombre proveedor / mujer dependiente” propia 
de Europa, anulando los roles complementarios 
que en varios pueblos originarios tenían las mu-
jeres. En palabras de la autora, “el género es una 
imposición colonial”. 

Esto significa que entender el liderazgo femeni-
no en América Latina requiere atender a la vez al 
género y a la raza/etnia, pues ambas jerarquías 
nacieron entrelazadas en el proceso colonial. Las 
mujeres indígenas y afrodescendientes fueron si-
tuadas en la base de la pirámide social colonial, y 
su exclusión de los espacios de poder fue un pilar 
para mantener el dominio imperial. 

Frente a esta herencia, Lugones (2011) explora 
cómo las mujeres de grupos oprimidos desarro-
llan estrategias de resistencia múltiple. Ella pro-
pone la noción de los “yoes diversificados” y la 
práctica del world-traveling (viajar entre mun-
dos) para describir la capacidad de moverse en-
tre distintos códigos culturales y desempeñar di-
ferentes roles según el contexto. Por ejemplo, una 
misma mujer puede ser lideresa comunitaria en 
su pueblo (hablando su lengua materna y ape-
lando a valores tradicionales) y a la vez activista 
en espacios urbanos o internacionales (hablan-
do español o inglés y usando el discurso de dere-
chos humanos). 

Lejos de verlo como doble vida, Lugones (2011) 
interpreta esto como una forma de resistencia 
creativa: al navegar entre mundos, las mujeres 
híbridas rompen las expectativas unidimensio-
nales que el sistema impone. Actos como alter-
nar lenguas, transgredir roles de género (tomar 
decisiones políticas siendo mujer, o usar la ironía 
y la estética para burlar estereotipos) son ejem-
plos de lo que Lugones llama “cuajar” identidades 
alternativas. Esta flexibilidad identitaria permite 
construir coaliciones insospechadas: por ejemplo, 
mujeres indígenas uniendo fuerzas con mujeres 
afrodescendientes y campesinas, descubriendo 
afinidades en sus luchas pese a sus diferencias 
culturales. 

En el liderazgo, ello se traduce en que una lide-
resa decolonial suele tener una conciencia agu-
da de estar “entre mundos”. Reconoce la lógica 
del opresor (porque ha tenido que aprenderla 
para sobrevivir) pero no se rinde a ella; en cam-
bio, mantiene vivo el saber subalterno de su co-
munidad y busca formas de integrar ambos co-
nocimientos para subvertir el orden vigente. Su 
liderazgo es situado en el sentido que entiende 
perfectamente el contexto colonial/patriarcal en 
que actúa, pero también es visionario, en tanto 
articula horizontes anticoloniales y antipatriarca-
les desde esa posición fronteriza.

La escritora chicana Gloria Anzaldúa (1987) ofrece 
otra lente poderosa para imaginar el liderazgo fe-
menino decolonial, a través de su concepto de la 
frontera y la conciencia mestiza. En Borderlands/
La Frontera, Anzaldúa describe la experiencia de 
vivir en los márgenes fronterizos –en su caso, la 
frontera entre México y EE.UU., pero extensible a 
cualquier situación de identidades múltiples– 
como una fuente de sufrimiento pero también de 
creatividad y poder espiritual. 

La conciencia mestiza es aquella que puede to-
lerar las contradicciones y trascender las divi-
siones binarias. La mujer mestiza (sea chicana, 
sea una indígena urbana o una afrodescendien-
te intercultural) aprende a integrar en sí misma 
mundos distintos sin sacrificar ninguno: habla dos 
idiomas, habita dos tradiciones, obedece y reba-
sa a la vez normas culturales opuestas. Anzaldúa 
(1987) plantea que esta posición, lejos de ser una 
debilidad, brinda a las mujeres una capacidad 
visionaria para imaginar “nuevos mundos”. Al re-
chazar la rigidez de las categorías –sea hombre/
mujer, blanco/negro, nativo/extranjero– se abre 
la puerta a identidades relacionales y solidarias. 

Ella apostaba por liderazgos que construyeran 
puentes y derribaran fronteras, llamando a usar 
la empatía y el conocimiento intercultural para 
conectar comunidades separadas. En este sen-
tido, el liderazgo femenino fronterizo es aquel que 
actúa como puente: la lideresa mestiza o de do-
ble conciencia puede mediar entre grupos que 
normalmente no dialogarían, traducir demandas 

http://www.uandina.edu.pe


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

entre espacios diferentes (por ejemplo, entre una 
asamblea comunitaria y una conferencia inter-
nacional), y generar entendimientos comunes. 

En el contexto latinoamericano, esto se puede 
observar en mujeres migrantes que organizan 
tanto a sus paisanas locales como a aliados ex-
ternos para defender derechos, o en mujeres de 
pueblos originarios que integran la cosmovisión 
ancestral con lenguajes políticos modernos para 
ganar apoyo amplio hacia sus causas. La lideresa 
fronteriza se siente cómoda en la pluralidad: pue-
de convocar en la misma lucha a feministas ur-
banas, lideresas indígenas tradicionales, jóvenes 
estudiantes y ancianas, encontrando un lenguaje 
inclusivo que resuene con todas. Esta habilidad 
deriva de su identidad múltiple, que le otorga una 
sensibilidad transversal para comprender distin-
tas opresiones y sueños.

En suma, el enfoque decolonial y fronteri-
zo muestra un liderazgo femenino que desafía 
las definiciones convencionales de autoridad y 
éxito. No busca encajar en el sistema, sino re-
hacer el sistema. Estas lideresas actúan con la 
memoria histórica de la colonización presente, 
lo que les da una comprensión de largo plazo 
de las luchas de su gente. A la vez, operan con 
una ética distinta: donde el colonialismo impuso 
jerarquía, ellas proponen horizontalidad; donde 
impuso homogeneidad cultural, ellas celebran 
la diversidad híbrida; donde impuso dominación, 
ellas enfatizan la complementariedad y la justi-
cia mutual. Son mujeres que muchas veces no 
se autodenominan “lideresas”, pues el término 
puede sonarles elitista; prefieren considerarse 
“coordinadoras, voceras o facilitadoras” de pro-
cesos colectivos. 

Su liderazgo es reconocido no por mandatos for-
males, sino por la influencia moral y la fuerza de 
convocatoria que poseen al ser fieles a su comu-
nidad y su identidad. En palabras de Anzaldúa 
(1987) liderar desde la frontera es un proceso de 
sanar divisiones: las lideresas decoloniales ayu-
dan a sanar la fractura entre humanos y natura-
leza (defendiendo la Pacha Mama), entre géne-
ros (propiciando la colaboración entre hombres 

y mujeres en la lucha), entre culturas (habitando 
el Nepantla, el espacio entre medio, y mostrando 
que es fértil). 

Es un liderazgo profundamente espiritual en el 
sentido de crear un sentimiento de unidad en la 
diversidad, un “nosotros” amplio contra las opre-
siones compartidas. Este espíritu se vio, por ejem-
plo, en el movimiento de las Madres de Plaza de 
Mayo en Argentina: aunque surgió frente a una 
dictadura (tema político) y eran en su mayoría 
mujeres de edad lograron convocar la solidaridad 
internacional y persistir décadas, transformando 
su dolor en una fuerza colectiva de cambio, sin 
aspirar al poder estatal sino al poder moral.

Se puede concebir entonces al liderazgo femeni-
no decolonial como aquella práctica en que las 
mujeres, situadas en la intersección de múltiples 
fronteras identitarias, desmontan las lógicas co-
loniales de dominación mediante formas nuevas 
de relacionamiento. Es un liderazgo que nace en 
la periferia del sistema pero que imagina futuros 
para todos, no solo para las mujeres. En ese so-
ñar y hacer, las mujeres lideresas decoloniales 
devuelven la esperanza de un cambio civilizatorio 
donde la equidad, la comunidad y el respeto por 
la diversidad prevalezcan.

Conclusión

A la luz de las perspectivas aquí discutidas, el li-
derazgo femenino se revela no como una mera 
variante de un liderazgo universal, sino como una 
categoría profundamente política y situada. Las 
teorías feministas contemporáneas –desde la 
sociología de género hasta el feminismo decolo-
nial– coinciden en que cuando una mujer toma 
las riendas de un colectivo, ese acto trasciende 
lo individual: cuestiona estructuras, renueva dis-
cursos y abre posibilidades inéditas de transfor-
mación social. En sociedades marcadas por la 
desigualdad, las mujeres lideresas encarnan con 
frecuencia una praxis de resistencia. Ya sea en la 
empresa, en la academia, en la aldea rural o en 
el movimiento social, desafían con su presencia y 
sus métodos las normas patriarcales y coloniales 
que dictan quién puede liderar y de qué manera.



w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

Un primer gran aporte de estos enfoques es visibi-
lizar las barreras sistémicas que enfrentan las lide-
resas. Acker y otras sociólogas nos alertan que no 
basta con promover “mujeres lideresas” sin cam-
biar las instituciones; de lo contrario, corremos el 
riesgo de exigir a las mujeres que se adapten a 
moldes masculinos, perpetuando la inequidad. Los 
regímenes de desigualdad persisten en las orga-
nizaciones modernas, y reconocerlos es el primer 
paso para desmontarlos. De igual forma, Butler 
nos recuerda que las identidades de las lideresas 
están sujetas a tensiones internas: deben negociar 
entre actuar según expectativas ajenas o sub-
vertirlas para ser fieles a sí mismas. Por ello, esta 
comprensión abre un campo de empatía y apoyo 
hacia las mujeres en puestos de liderazgo, quie-
nes a menudo caminan la cuerda floja entre dos 
evaluaciones críticas (por “mandar demasiado” o 
por “ser demasiado blandas”), un dilema nacido 
de estereotipos de género.

Así mismo, las miradas interseccionales y decolo-
niales amplían el foco más allá del género, mos-
trando que el liderazgo femenino puede (y suele) 
ser un liderazgo antirracista, comunitario y antica-
pitalista. Las historias de mujeres afrodescendien-
tes, indígenas, campesinas organizando a sus co-
munidades demuestran que sus luchas de género 
están entretejidas con la búsqueda de justicia so-
cial integral. Este hallazgo tiene implicaciones 
prácticas de gran alcance: las políticas públicas 
o iniciativas de empoderamiento que busquen 
fomentar liderazgos femeninos efectivos deben 
considerar las múltiples dimensiones de opresión 
que afectan a las mujeres. 

Por ejemplo, programas de formación de lideresas 
en áreas rurales tendrán más éxito si incorporan 
saberes locales, promueven la autonomía econó-
mica colectiva y fortalecen la identidad cultural, 
en lugar de imponer un molde urbano-individua-
lista de liderazgo. Asimismo, las alianzas entre mo-
vimientos de mujeres y otros movimientos sociales 
(ambientales, étnicos, laborales) resultan estraté-
gicas; las lideresas feministas de hoy a menudo 
son también defensoras del territorio, educadoras 
populares o activistas de derechos humanos, en-
carnando esa convergencia de causas.

Por otro lado, otro aporte es la resignificación de 
las prácticas de poder. El liderazgo femenino con 
enfoque feminista propone formas de ejercer el 
poder radicalmente distintas de la dominación 
tradicional: con énfasis en la participación ho-
rizontal, la ética del cuidado, la construcción de 
consensos y la sororidad. Marcela Lagarde ha-
blaba de “liderazgos entrañables”, cercanos a la 
gente, que buscan el poderío colectivo antes que 
el poder individual. Bell hooks distinguía el poder 
para frente al poder sobre, insistiendo en que la 
autoridad no tiene por qué traducirse en opre-
sión. Estas ideas han ido permeando en ciertas 
esferas –por ejemplo, en enfoques de liderazgo 
transformacional y ético–, mostrando que las 
contribuciones feministas no solo benefician a 
las mujeres, sino que enriquecen el concepto de 
liderazgo en general, haciéndolo más humano y 
sostenible. Un liderazgo menos jerárquico tiende 
puentes, genera confianza y puede lograr cam-
bios más profundos y duraderos, al involucrar ac-
tivamente a la base en la toma de decisiones.

Finalmente, al centrar la mirada en América La-
tina y en contextos rurales e indígenas, este artí-
culo destaca la agencia de mujeres que han sido 
doblemente marginadas en narrativas globales: 
por género y por pertenecer a pueblos históri-
camente colonizados. Sus experiencias ofrecen 
lecciones invaluables. En sus comunidades, el li-
derazgo femenino suele ejercerse de manera co-
lectiva y enraizada en la vida cotidiana, difumi-
nando la frontera entre “liderar” y “servir”. Lejos del 
estereotipo del líder carismático aislado, aquí la 
lideresa es fuerte precisamente porque actúa en 
red con otras mujeres y hombres que la apoyan. 

Su legitimidad proviene del reconocimiento co-
munitario y moral, más que de investiduras for-
males. En un mundo que enfrenta crisis de repre-
sentatividad y abusos de poder, estas prácticas 
invitan a repensar la gobernanza desde abajo, 
con principios de comunidad, reciprocidad y res-
peto a la Madre Tierra.

En conclusión, abordar el liderazgo femenino 
desde una perspectiva feminista, interseccional, 
comunitaria y decolonial permite no solo hacer 

http://www.uandina.edu.pe


F
lo

r
es. (20

26) M
u

jer A
n

d
in

a. e0
40

20
1

U
n

iv
er

sid
a

d A
n

d
in

a d
el C

u
sc

o

justicia a la diversidad de experiencias de las li-
deresas, sino también imaginar formas más jus-
tas y solidarias de ejercer el poder. 

Las mujeres que lideran desde los márgenes –
sea el margen económico, étnico o geográfico– 
están ensanchando las fronteras de lo posible, 
ya que como lo menciona Rita Segato (2016) en 
contextos atravesados por múltiples violencias, 
la subordinación de las mujeres es un pilar del 
orden patriarcal contemporáneo, por lo que los 
liderazgos femeninos pueden leerse también 
como respuestas políticas frente a un sistema de 
violencia estructural y simbólica.

Es así como la comprensión del liderazgo femeni-
no como praxis situada dialoga con la epistemo-
logía crítica de De la Garza (2012), quien concibe 
la acción social como un proceso configuracional 
donde estructura, subjetividad y contexto se arti-
culan de manera dinámica. Sus voces y su praxis 
se convierten en una herramienta colectiva para 

la transformación social. Se apuesta por un lide-
razgo para liberar el poder mismo, devolviéndolo 
a quienes pertenece –los pueblos, las colectivi-
dades, la vida– y abriendo caminos hacia socie-
dades más equitativas y humanas. 

No obstante, este estudio presenta algunas limi-
taciones que es importante reconocer: al tratarse 
de una investigación de carácter teórico basada 
en revisión crítica de literatura, no incluye trabajo 
de campo empírico que permita contrastar estos 
marcos conceptuales con experiencias situadas 
específicas; asimismo, la selección de autoras 
prioriza el pensamiento feminista latinoameri-
cano y del Sur Global, lo que abre la posibilidad 
de ampliar futuros análisis con diálogos interre-
gionales, estudios comparativos y metodologías 
participativas. Estas limitaciones, lejos de clausu-
rar la discusión, abren líneas fecundas para in-
vestigaciones posteriores sobre liderazgo de mu-
jeres en contextos concretos.

References
Acker, J. (1992). From sex roles to gendered institutions. Contemporary Sociology, 21(5), 565-569. 

https://www.jstor.org/stable/2075528 
Anzaldúa, G. (1987). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. Aunt Lute Books.
Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge.
Cabnal, L. (2010). El pensamiento feminista comunitario. En Memorias del II Seminario Internacional 

de Feminismo Comunitario.
Collins, P. H. (2002). Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Em-

powerment (2ª ed.).  Routledge.
Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd ed.). University of California Press.
Curiel, O. (2009). Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde América Latina y el Caribe. 

Ponencia presentada en el Primer Coloquio Latinoamericano sobre Praxis y Pensamiento Fe-
minista. https://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf

Curiel, O. (2013). La nación heterosexual. Brecha Lésbica. 
De la Garza, E. (2012). La epistemología crítica y el configuracionismo. Anthropos.
Federici, S. (2018). El patriarcado del salario. Traficantes de Sueños. 
Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. Harvard 

University Press.
Hooks, b. (1984). Feminist Theory: From Margin to Center.  South End Press.
Lagarde y de los Ríos, M. (2023a). Claves feministas para el poderío y la autonomía de las mujeres. 

Instituto Andaluz de la Mujer.
Lagarde y de los Ríos, M. (2023b). Claves feministas para liderazgos entrañables. Siglo XXI Editores.

https://www.jstor.org/stable/2075528
https://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf


w
w

w
.u

a
n

d
in

a.ed
u.p

e

Lugones, M. (2011). Hacia un feminismo descolonial. La Manzana de la Discordia, 6(2), 105-119. https://
doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504 

Paredes, J. (2010). Hilando fino desde el feminismo comunitario. La Paz: Mujeres Creando.
Rivera Cusicanqui, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible: Ensayos desde un presente en crisis. Tinta Limón.
Rivera Cusicanqui, S. (2015). Sociología de la imagen: Miradas ch’ixi desde la historia andina. Tinta Limón.
Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños.
Tronto, J. C. (1993). Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of Care. Routledge.
Tronto, J. C. (2013). Caring Democracy: Markets, Equality, and Justice. University Press. 

http://www.uandina.edu.pe
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i2.1504

